# ابن المناسبين مصر

# دكترروائيل غالي

الناشو دار قباء للطباعة والنشر والتوزيع (القاهرة) عبده غربب

انزرشيرين مض

# ابن المناسبين مصر

# دكترروائيل غالي

الناشو دار قباء للطباعة والنشر والتوزيع (القاهرة) عبده غربب الكتـــاب : ابن رشد في مصر

المؤلسف : دكتور وائل غالى

تاريخ النشر: ١٩٩٩م

حقوق الطبع والترجمة والاقتباس محفوظة

#### 

عبده غریب شرکة مساهمة مسریة

المركز الرئيسى : مدينة العاشر من رمضان

والمطابيع المنطقة الصناعية (C1)

ت: ۲۲۷۲۷ تم/۱۰

الإدارة : ٥٨ شارع الحجاز - عمارة برج آمون

الدور الأول - شقة ٦

تلفاكس : ۲٤٧٤٠٣٨ - ت : ۲٤٩٢٠٣٨

التوزيـــع : ١٠ شارع كامل صدقى الفجالة (القاهرة)

091Y0YY : 4

رقسم الإيسداع: ٢٩٥١/٨٩

الترقيم الدولــــى: ISBN

977-303-057-1

أعظم ما طرأ على في النكبة أنى دخلت أنا وولدى عبد الله مسجداً بقرطبة وقد حانت صلاة العصر. فثار لنا بعض سفلة العامة فأخرجونا منه.

#### این رشد

التنوير هو خروج الإنسان من مرحلة اللارشد التى تسبب هو نفسه فيها. واللارشد يعنى عجز الإنسان عن استخدام عقله دون معونة من غيره وشعار التنوير هو: لتكن لديك الشجاعة فى استخدام عقلك.

### عمانوئيل كانط

دائرة المعارف هي صنيع عصر النور، ومن صنع الذهن الذي يخصع لقوانين عقل مبدع والذي يعترف بتفوق هذا العقل.

#### برنار جروتويزن

من هنا يكون "البرهان" هـ و الحقيقة التى لا تجوز مخالفتها. وكل مـا ورد مخالفاً للحقيقة البرهانية لابد من رده بالتأويل إلى تلك.

## د. نصر حامد أبو زيد

## مُقتِكُمِّينَ

# الحاجة الماسة إلى ابن رشد

بمناسبة مرور ثمانمائة سنة على وفاة الفيلسوف ابن رشد، يتناول هذا الكتاب أقوال الشراح المعاصرين الذين شرحوا لابن رشد وتأويلاتهم المختلفة لمذهب هذا الفيلسوف ويقارن بينها ويختار فيما بينها بعيداً عن مقاييس الصواب والخطأ . وهو الاختيار الذي يزن صراع التفاسير بميزان الصراع الأيديولوجي في حقل الفلسفة في مصر . وهذا هو النقد بعينه، وهو نقد خارجي للنص (۱) الرشدي وليس لمضمون النص الرشدي نفسه، فهذا سيكون في المرحلة الثانية ـ في كتاب لاحق بعد نقد المصدر .

والمعروف أن أى نص أصلى لابد أن يذهب منه بعض أفكاره فى انتقاله من تفسير إلى تفسير، وهذا ما حدث فى أفكار ابن رشد الأصلية، كذلك فإن الباحثين المعاصرين والدارسين يحاولون دوماً \_ رغم تصريحهم بغير ذلك \_ تطويع النص الرشدى بمعنى أنهم يحيلون تفسيراتهم إلى ابن رشد إلى أصول.

وفى مجال فحص الأفكار الرشدية نبدأ بإبراز الصراع الدائر بين ابن رشد والغزالى ثم نتناول ثنائية العروبة والإسلام والقراءة الإسلامية ثم القراءة العربية لابن رشد، ونستخلص أن ابن رشد قد أسس لعصر التنوير الأوروبى الحديث وأن هذا التأسيس الذى يقود إلى تسويغ القراءة الإبستمولوجية لما تنطوى عليه من تصورات البرهان والهرمينيوطيقا والسيموطيقا وغيرها من التصورات العقلانية الحديثة المعاصرة.

<sup>(</sup>۱) د. عبد الرحمن بدوی، مناهج البحث العلمي العربية، ١٩٦٣، ص ١٨٨ - ٢٠٠٠.

فالقصد ليس الوصول إلى الوحدة لمذهب ابن رشد، كذلك لا يبحث الكتاب عما وراء النص الأساسى إنما القصد هو بيان احتياجنا الآن إلى ابن رشد.

يتناول هذا الكتاب بالنقد والتحليل مجموع المؤتمرات والندوات واللقاءات والأبحاث التى تمت فى مصر فى عقد التسعينيات حول ابن رشد، وهو يتناول على وجه الخصوص الكتاب التذكارى " الفيلسوف ابن رشد مفكراً عربياً ورائداً للاتجاه العقلى " والذى أشرف عليه د. عاطف العراقي ( المجلس الأعلى للثقافة، ١٩٩٣).

كذلك يتناول "حوار حول ابن رشد" المذى حرره د. مراد وهبه (المجلس الأعلى للثقافة، ١٩٥٥) والعدد الخاص الذى خصصته مجلة ألف (العدد ٢١، ١٩٩٦) " لابن رشد والتراث العقلاني في الشرق والغرب". كما يتناول "ابن رشد والتنوير" الذى حرره د. مراد وهبه ود. منى أبو سنة وقدمه د. بطرس غالى (دار الثقافة الجديدة، ١٩٩٧).

وبالطبع ليست هذه أولى الندوات والمؤتمرات التي تحتفل بابن رشد وفلسفته، إلا أننى أرجئ تحليل ندوة باريس (١٩٧٦) وندوة روما ( ١٩٧٧) ومؤتمر الجزائر (١٩٧٨) وغيرها من المهرجانات التي انعقدت في التسعينيات من هذا القرن في كتاب لاحق.

أما في مصر فقد قدم د. عاطف العراقي القراءة العربية لابن رشد عام ١٩٩٣، ثم تم تقويم هذه القراءة في حوار "حول ابن رشد" العربي ونقده، فظهر عدد ألف (١٩٩٦) ليعيد التأكيد على القراءة العربية، وأخيراً ربط د. مراد وهبه بين ابن رشد والتنوير الأوروبي.

والصراع الأساسي على تفسيرات ابن رشد هو : هل هو فيلسوف عربي إسلامي أم يوناني أوروبي؟



ويحاول الكتاب من خلال تحليل البحوث والدراسات عن فكر ابن رشد ونظرياته وفلسفته أن يجيب عن هذا السؤال الأصلى والذي تتفرع منه كل الأسئلة الثانوية الأخرى.

ويحلل الكتاب في الأساس الصراع الأيديولوجي في حقل الفلسفة، فالصلة التي تربط الفلسفة بالأيديولوجيا واحدة من الصلات الإشكالية في استحضار ابن رشد الراهن.

والجهود النظرية المبذولة لاستيعاب هذه الصلة وتنظيمها في تصور فلسفى للتفكير الإنساني لاتزال تتخبط في كثير من التعارض والفوضي.

وقضية الصلة التى تربط الفلسفة بالأيديولوجيا هى قضية الاختلاف فى الوحدة وليست قضية انفصال تام أو قضية شكلية فالصراع الأيديولوجي يشتمل بصورة أوباخرى على محتوى فلسفى ويتخذ موقفاً من كل اتجاه فلسفى يلقاه فى صراعه من أجل تحقيق غاياته، والفلسفة قد تتحول إلى دين وتتخذ موقفاً من التصورات الفلسفية التى تقوم عليها الأديان الأخرى، وهناك نظرة أيديولوجية للفلسفة وتصور فلسفى للأيديولوجيا، إلا أن الأيديولوجيا لا تتقلب فلسفة بالمعنى الضيق للكلمة ولا تحل الفلسفة محل الأيديولوجيا. والتفرقة التصورية بين الفلسفة والأيديولوجيا لا تعنى انتفاء الاختلاف بينهما وإنما تعنى أن الفلسفة تدخل فى صراع أيديولوجي.

ولقد تعين على الفلسفة أن تواجه وأن تجابه عبر تاريخها الطويل أنواعاً عدة من الفكر العقائدي، وفي العصور الوسطى الراهنة تبدو معاناتها مع الفكر الديني بشكله الرئيسي السلفي، ففي العصر الراهن تبدو المعركة الرئيسية على الفكر الديني الذي يبسط سيادته وسيطرته على المجتمع بحيث أصبح تطور الفلسفة غير ممكن من دون التصادم النقدى معه.

ولا يوجد تصور بسيط لطبيعة الصلة التى تربط الفلسفة بالصراع الأيديولوجى، فكل تصور له مكوناته التى تحده من كل جانب وهو يحمل رقماً، إنه كثير بالرغم من أن ليس كل كثير تصوراً أو تصورياً، ولا يوجد تصور به مكون

واحد، وحتى التصور الأول الذى تبدأ الفلسفة يحمل مكونات كثيرة، لأنه ليس ضروياً أن تفرض على الفلسفة أن تبتكر بداية معينة، وإذا حددت الفلسفة بداية معينة يصبح عليها أن تؤسس هذه البداية على أساس معين أو على فكرة معينة أوسبب معين أو وجهة نظر معينة أو منظور معين.

وعلى ذلك لا يبدأ الرشديون المعاصرون بالتصور نقلاً عن ابن رشد بل ليس لديهم تصور واحد للبداية الفلسفية الجديدة فكل تصور مزدوج أو مثلث. كذلك لا يوجد تصور به كل المكونات، وإذا توفر مثل هذا التصور فهو يخلق جوا من الفوضى، وحتى العموميات المفروضة على قراءة ابن رشد بوصفها تصورات نهائية تستلزم الخروج من هذه الفوضى وأن تخلق كوناً يفسر هذه التصورات التى تزعم أنها نهائية، ومن بينها اعتبار الفلسفة تفكيراً إسلامياً خالصاً.

كل تصور له حدود، وهى حدود غير منتظمة يحددها رقم المكونات، لذلك فمن أرسطو إلى ابن رشد أعاد الفيلسوف اكتشاف الفكرة التى تقول بان التصور عبارة عن موضع لتمفصل وتقطيع وتقاطع طرق، فالتصور كل لأنه يجمع بين مكونات. إلا أنه كل مفكوك، وهذا هو السبب الذى وراء القراءة النقدية لقراءة ابن رشد، وهو فى الوقت نفسه الأمر الذى يؤسس للخروج من الجمود العقائدى.

ما أفضل الشروط التى تضع التصور فى المقام الأول؟ ما الشروط التى تحوله من الطريق المطلق إلى طريق التصور الآخر؟ هل تحتل الفلسفة بالضرورة المرتبة الثانية خلف الفقه والكلام والدين؟

وإذا كانت الفلسفة \_ وفقاً للقراءة الإسلامية لابن رشد \_ تحتل المرتبة الثانية وراء الفقه والكلام والدين فإن ذلك يتم فى حدود معينة هى حدود انقلاب الفلسفة إلى موضوع الذات الدينية.

وهكذا يحيل التصور الفلسفى ملبيعة الصلة الأيديولوجية بالفلسفة مالي مشكلة أولوية الدين على الفلسفة أو تفوق الفلسفة على الدين بدون هذه المشكلة

يتحول التصور إلى عمل بلا معنى أو قيمة، وهى مشكلات لا يمكن أن نوضحها أو أن نفهمها إلا حسب تسلسل حلها، وفى مشكلة المواجهة بين الفلسفة والنظرالفقهى مشكلة تعدد زوايا النظر إلى العالم والإنسان والله. وهى مشكلة الصلات التى تربط بينهما وتقديمها المتبادل ومن البديهى أن تتغير المشكلة إذا عرضنا مشكلة أخرى.

وبدهى أن تصور طبيعة الصلة التى تربط الفلسفة بالدين له تاريخ، هذا التصور يحيل إلى نبذ الفكر الدينى \_ وليس فى ذاته \_ الفلسفة على زعم أنها تبعنا عن الله وأنها تغوى النفس وتربطها بالحياة والدنيا وتفسرها وتشعلها بالتوافه، وينبذ الفكر الدينسى الديكتاتورى الفلسفة على رغم أنها تقوض النظام بالدعوة إلى الاستقلال الفكرى. هاتان القوتان معاً، قوة (سلطة) رجال الدين وقوة (نظام) الحكم الشمولى ترغبان فى اطفاء شعلة الفلسفة فى سبيل الأنوار الإلهية أو الأنوار الدنيوية (السلطة الكلية).

ومن تحليل المحاورات الحديثة حول ابن رشد نستخلص أنه لايوجد تعريف واحد لمعنى فلسفته، فالبعض يعتبرها فلسفة علمية، والبعض الآخر يرى أنها تبحث في التأويل، بل إنه صراع التأويلات الرشدية.

غير أنه من المؤكد أن ابن رشد يربط بين الفلسفة وبين العلوم جميعاً ويربط بينهما وبين البحث التأويلي في النصوص الدينية، على حين يميل النظر الآن إلى نقد نموذج الفلسفة العلمية، فقد كانت الفلسفة عند ابن رشد ممتزجة بالعلم وتمد الإنسان بنتائج برهانية قاطعة ويقينية، وكانت من ثم تلزم الجميع بالتسليم بها وبصحتها هذا وإن بدت الفلسفة لا تتقدم بالطريقة نفسها التي تسير عليها العلوم؛ فالطب الآن تقدم عما كان عليه عند ابن رشد أما من حيث فلسفته فهي لم تتجاوز أرسطو بل نستطيع أن نقول إن محصول ابن رشد المعرفي كان أعلى وأرفع من محصول أرسطو.



مفارقة ابن رشد والغزالي

كتب الشيخ محمد الغزالى تحت عنوان "هذا ديننا" في صحيفة "الشعب" عن مراد وهبة قائلا "ماذا يريد الرجل؟ لقد أوهمنا أن الغزالى درويش كبير، وأن جموده العقلى نال من الفكر الإسلامى كله، وأن ابن رشد هو إمام التتويريين، وأن العالم الإسلامى لن يبصر الطريق إلا إذا مشى خلفه، وبهذا التوجيه أصبحت عصابة الشيوعيين التى تعمل تحت عنوان التنوير تعتمد على أبوة عقلية محترمة!

والغزالى وابن رشد من علماء الإسلام الكبار وكلاهما يحترم الكتاب والسنة، والخلاف العقلى بينهما كالخلاف الفقهى بين الشافعى وأبى حنيفة لا يعنى شيئا ذا بال، ولو قُدر أن وجدا في هذا العصر لكانا صديقين حميمين ونتعاونا معاضد الإلحاد أو الأحمر أو الأصفر.

إن منهج الشك عند ديكارت مستقى من منهج الشك عند الغزالى، وعندما نقد أبو حامد الإغريق كشف عن عقل من أكبر العقول فى دنيا الناس، كان يسبح فى افق أسمى من آفاق أرسطو وأفلاطون وسقراط جميعا، وبالعقل الذرى الذى منحه الله إياه، ترك هذه الفلسفة خرائب فى أغلب قواعدها، أما ابن رشد فهو مع يقينه الجازم بالكتاب والسنة فله وجهة نظر تقترب أو تبتعد عن الغزالى، وليس فى ذلك حرج ولا لوم، والعالمان كلاهما من قمم الفكر الدينى، ولا أدرى ما علاقة مراد وهبه وهو مسيحى يخدم مسيحيته بإخلاص بهذه القضايا القديمة، وما معنى اتهامه الإعلام والتعليم بالأصولية؟! أظنه لن يرضى إذن إلا إذا أقيم تمثال لماركس أوللينين فى أحد ميادين القاهرة، وخلع الإسلام من جذوره.

#### وقد أتى هذا الكلام في السياق التالى:

" لا نبالى بمن يخاصموننا فى الله، فنحن موقنون بربنا الواحد، وثابتون على الحترام وحيه واتباع أنبيائه، وإذا كانت هزائم الآباء قد عطلت شريعته وأهانت عقيدته، فذلك عَرض زائل وستعود مسيرتنا الأولى ما بقى فينا نفس يتردد، ولن توجد فى المصحف آية ميتة أو حكم مجمّد.. وسيفشل عبدة الطاغوت فى زماننا بان الله والله ولى الذين آمنوا يخرجهم من الظلمات إلى النور، والذين كفروا أولياؤهم الطاغوت يخرجونهم من النور إلى الظلمات أولئك أصحاب النار هم فيها خالدون".

وهكذا فالكلام للشيخ الغزالي إنما هو قياس بالخُلف على أن مراد وهبة فيلسوف لما قام به من خدش للمسلمات الدينية الراسخة في الوعى العام المصرى والعربي والإسلامي، وأوافق الشيخ الغزالي تماما على أنه لا توجد فلسفة عربية ولا إسلامية، هناك كثير من الثقافة العربية والإسلامية، لكن الفلسفة على وجه التحديد لم تولد بعد، وهناك أسئلة عديدة ومثيرة يطرحها الشيخ أو تقفز إلى الذهن فور قراءة كلامه القاطع والذي يتميز بالوضوح التام: ما هي الصلة التي تربط التنوير بكراهية الله وهداه؟ هل مراد وهبة من مفكري الاستعمار العالمي؟ ما علاقته بالثقافة الغربية أو الغزو الثقافي؟ هل يريد محو الإسلام من الأرض؟ وهل الإسلام دين أم الدين؟ ماذا تعنى ثنائية الغزالي (الإمام) وابن رشد؟ هل صحيح أن الغزالي يؤمن وابن رشد غير ذلك؟ كيف يبصر العالم الإسلامي الطريق؟ ما هو الفكر الإسلامي؟ وهل كان مراد وهبه شيوعيا ومازال؟ ماذا يعنى الإلحاد عنده؟ وكيف لو كان ملحدا يكون في الوقت نفسه مسيحيا يخدم مسيحيته بإخلاص؟

والخلاصة التى نود أن نصل إليها هى تحديد مفهوم مراد وهبة لمجموعة من الأشياء جوهرها ما إذا كان يخاصم الله؟ هل يخاصم الله أم يخاصم إله الشيخ محمد الغزالى أو إله الإسلام أم إله المسيحية والإسلام واليهودية جميعا؟ أم ماذا؟ إذا كان صحيحا أنه يخاصم الأديان جميعا فما هو اليقين الذى يضعه محل اليقين الدينى؟ هل يستبدل الأرباب بالرب الواحد؟ ما معنى الوحى؟ وما دلالة النبوة؟ هل يخاصم العقيدة أم الشريعة؟ وإذا كان يخاصم الشريعة فقط دون العقيدة أفلا تقود مخاصمة الشريعة إلى مخاصمة العقيدة أيضا؟ ما هو مذهب مراد وهبة؟ هل هو مسيحى أم شيوعى؟

لا يزعم مراد وهبة أنه يمتلك الحقيقة الكاملة، فالحقيقة كما قال أرسطو عسيرة المنال لكنها ليست مستحيلة المنال، الحقيقة الكاملة منتوج عملية تاريخية تتضافر فيها جهود الفلاسفة جميعا، فالعقل الإنساني ينزع بطبيعته نحو توحيد المعرفة الإنسانية، وهو من أجل ذلك يتجول في كل مجال من مجالات هذه المعرفة، ثم هو يضمها جميعا ويربط فيما بينها في وحدة عضوية بحيث لا يتيسر معه فصل عضو عن الكائن إلا بالقضاء عليه كله، ونزوع العقل نحو التوحيد هو في الوقت

ذاته نزوع نحو المطلق أى نحو تنظيم المعرفة وتجميعها في كل موحد أى في مذهب<sup>(۱)</sup>.

فهل ربط مراد وهبة بين المسيحية والشيوعية فى وحدة عضوية بحيث لا يتيسر فصل المسيحية عن الشيوعية إلا بالقضاء عليهما معاً؟ فإذا سلمنا بأن المذهب عقلى بطبيعته، كيف يوجد عقل وهبة بين المسيحية والشيوعية؟

فالعقل ليس بإمكانه أن يفهم دون أن يوحد، (٢) ويصاول أن يجعل الجزئيات تلتقى في نقطة واحدة أو تتوحد في وحدة.

لكن الانتهاء إلى الوحدة يتضمن تجاوز عملية التحليل والتركيب لأنهما عمليات الفهم العقلى وليس التوحيد العقلى.

والفهم التحليلي والتركيبي لحظة عملية في التفكير لا يقوم بها الفيلسوف وإنما يقوم بها الرياضيات والفيزياء والكيمياء والاجتماع والتاريخ والجغرافيا، وهؤلاء العلماء لا يصنعون الموضوعات التي يريدون دراستها، وإنما يجدون هذه الموضوعات جاهزة سلفا في الواقع الذهني أو التجريبي أو في الاثنين معا.

والفلاسفة حين يقيمون بناءاتهم الفلسفية يصوغون ما لا يفعله العلماء فهم يأخذون بمعيار خلق المشكلة الجديدة أساسا لتكوين مذاهبهم، فتصورات الفيلسوف المعينة مشروطة بالأساس بطبيعة المشكلة الجديدة التي يطرحها، والصلة التي تربط الروح الفلسفية بالروح الرياضية أو العلمية لا تتجاوز حدود الشكل إلى المحتوى النظرى نفسه، كما أنه لم تحدث إحالة متبادلة بين الرياضية وبين المنطق إلا في القرن الماضى، وأما المنطق فهو إلى ذلك التاريخ لم يكن رياضيا على الإطلاق رغما عن صرامته الواضحة.

وقد نشأت الإحالة المتبادلة بين الرياضيات وبين المنطق في القرن الماضي ليس بسبب "الهندسة التحليلية والهندسات اللاإقليدية"، (٣) وإنما بسبب منطقة الرياضيات وترييض المنطق في حركتين متصلتين، الجوهر إذن هو إرجاء الرياضيات إلى المنطق والمنطق إلى الرياضيات لا "إرجاء الهندسة إلى الرياضيات.



على أية حال فإن الخدمة التى تقدمها الرياضيات والمنطق إلى الفاسفة تتحصر فى حدود الشكل ولا تتعداها إلى المحتوى لأن المحتوى نفسه يتكون من المتاقضات التى تحطمها الروح الرياضية والمنطقية، وليس التضاد بين المذاهب الفلسفية سوى شكل من أشكال تضاد المعرفة المطلقة المتناقضة المتحركة ومفهوم المعرفة المطلقة المتضادة بداخلها يدحض جميع أشكال النزعة اللامذهبية منذ السفسطائيين " فالفلسفة السفسطائية لم تكن إلا نقدا وتحليلا للفلسفة الطبيعية أى دون الإهابة بتكوين مذهب محدد، إنها تريد أن تضع الوجود الإنساني في مقابل الوجود الإهابة بتكوين مذهب محدد، إنها تريد أن تضع الوجود وليس إلى أشياء أخرى فيزيائية أوكائنات أخرى خارجية مفروضة على الوجود وايس إلى أشياء أخرى فيزيائية العبارة تجمع بين رأى هير اقليطس في التغير المتصل، ويقول ديموقريطس إن الإحساس هو المصدر الوحيد للمعرفة، والمقصود بالإنسان هنا الفرد من حيث هو الإحساس هو المصدر الوحيد للمعرفة، والمقصود بالإنسان هنا الفرد من حيث هو الحقيقة العقاية تناقضا ونزاعا(٥).

وهكذا تقود النزعة السفسطائية في التفكير إلى الخطابة والبراعة والمهارة لا إلى المعرفة.

وأما سقراط فقد كان أول من ابتدع مفهوم المذهب لأنه راح ينقب عن ماهية الأشياء، ولما كانت الفلسفة الوجودية عودة إلى ما قبل سقراط حيث كانت دعوة لا إلى فلسفة الوجود وإنما إلى حياة الوجود وتمثله. والمشكلة الأعمق هي في الربط التصوري بين الماهية والوجود لا في تفضيل أحدهما على الآخر، وذلك حتى يترابط المذهب ترابطا محكما.

إلا أن مراد وهبة في كتابه "المذهب في فلسفة برجسون" يميل إلى التحليل الأفلاطوني لمفهوم المذهب كما يميل إلى الاعتقاد بأن أرسطو هو المسئول عن اللامذهبية في تاريخ الفلسفة مما يهز معيار المذهبية وهو معيار الوحدة.

وإذا لم تكن عند أرسطو مذهبية فهذا يعنى أو يدل على أنه ليس فيلسوفا أصلا، هناك إذن تقديم الرياضيات على سائر العلوم، وهناك أيضا تحريك للوحدة بحيث يتحرك قوام المذهب، وهناك أخيرا بداية في الكتاب تخلو من تحديد المشكلة

وتعيين اختيار برجسون دون غيره من الفلاسفة، هذا فضلا عن عدم تحديد المرادف الغربى لكلمة "مذهب" العربية مما يبين عدم القيام بتحليل لفظى أولى للمفهوم الذى يستبط الإشكالية.

والإشكالية المذهبية عندى تنبع من تحليل هيجل، وبداية أود أن أقول إنه لا صلة قريبة على الإطلاق بين هيجل وكانط كما يقول مراد وهبة والتوحيد بين الفكر والوجود إنما هو توحيد هيجلي محض لا علاقة له بكانط بل سبق أن رفض كانط هذا التوحيد وعلقه في الافتراض النظري الخالص. وليس هذا التوحيد الهيجلي توحيدا تجريديا على الإطلاق وإنما هيجل هو أحد الفلاسفة الأول المحدثين الذين حطموا التجريد لأن التجريد هو الفصل بين الفكر والوجود، فكيف يكون الفياسوف تجريديا ويوحد بين الفكر والوجود؟ هذا فضلا عن أن المقصود بالعبارة الشهيرة، كل واقعى هو عقلى وكل عقلى هـو واقعى، ليـس الواقع أو الوجـود وإنمـا Wirkcichkeit هي وحدة محصلة مباشرة للصلة التي تربط الجوهر بالوجود، الداخل بالخارج، لذا فالمقصود أعقد بكثير مما هو معروف معرفة شائعة، ليس هذا نبذا للوجود وإنما هو الوجود الموضوع في إطار من الوحدة المباشرة بين الوجود والانكسار، والتجريد يقود إلى الفصل بين الوجود وتحوله، والعلة في ذلك أن هيجل يتبع الشيء ذاته في تحولاته وثوابته ولا يتبع منهجا معينا حتى ولو أطلقنا عليه صفة الجدلي لأن افلاطون ومن اتبعه هم الذين صنعوا المنهج الجدلي الذي هو بحث في صلة الأجناس والأنواع، ولا يقود النوحيد الهيجلي بين الفكر والوجود إلى غلق المذهب وإنما يقود إلى فتحه إلى غير نهاية. والضرورة والعرضية سمتان جوهريتان في فكر هيجل وليس الضرورة وحدها، ومفهوم التركيب والتحليل من نصيب العالم عنده لا من حظ الفيلسوف الذي يعيد النظر فيهما إعادة توسطية قبلية أحيانا، و بعدية أحيانا أخرى.

ولا يقضى هيجل على المتقابلات لأن حركة النفى لا تتوقف أبدا، ولا يحوى كلام مراد وهبة عن هيجل سوى مجموعة متنوعة من الشائعات الراسخة التى لا ترقى بأية حال لا إلى الفلسفة أو إلى العلم.

على كل حال لا يبدأ الحديث عن يرجسون موضوع البحث عن مفهوم المذهب إلا في الصفحة الثالثة والثلاثين بعد استعراض بالغ التسرع للفكر الفلسفي والذي لم يكن في حاجة ماسة إليه من زواية المشكلة التي يثيرها.

كما أن برجسون ليس عنده مقولة للزمان وإنما عنده حدس الزمان، وفرق كبير بين مقولة الزمان وحدس الزمان، فالزمان يعاين ولا يستنبط وكيف يكون برجسون حدسيا ويكون في الوقت نفسه أول من أشار الإشكال الخاص بإمكان تكوين مذهب في الفلسفة؟ كل فيلسوف يثير إشكال المذهب حتى ولو كان مذهبيا شعوريا أو حدسيا، وقد عرض برجسون هذا الإشكال في كتابه "الفكر والمتحرك" عرضا واضحا فلم البحث فيه من جديد؟

لذا لا أجد مبررا واضحا أو مبررا علميا واحدا دفع مراد وهبة الى البحث فى المذهب عند برجسون، فهو ليس أول ولا آخر من بحث فى مفهوم المذهب عند ويكاد يكون هذا البحث هامشيا بالنسبة لسياق أعماله كلها، وطبيعة المذهب عند برجسون، من طبيعة الحدس المركزى عند الفيلسوف، وطبيعة "المعطيات المباشرة" للوعى تناقض تمام النتاقض البحث الذى يقوم به مراد وهبة عن المنهج، فإذا كان هناك منهج فلابد ان هناك لا مباشرة، وإذا كان هناك مباشرة حدسية فلا يمكن أن يكون هناك منهج، إذن ما الداعى إلى البحث فى المنهج؟

وليست فلسفة برجسون سيكولوجية لأن السيكلوجية علم، وفلسفته ليست علمية، أقصد أن ليس عنده علم للزمان وإنما عنده إدراك مباشر شبه شعرى نصف فني للزمان.

عنده التجربة المباشرة بالزمان، وليس تحديد مقولة الزمان، واهتمام برجسون الجوهرى بالمباشر يحطم البحث فى المذهب، لأن بناء المذاهب يقتضى التوسط بين المباشرة واللامباشرة بين الباطن والظاهر "بدأ برجسون بالكشف عن طبيعة الحياة النفسية وذلك بتحليل التصورات التى يقوم عليها العلم، وهى المكان والزمان، فالعلوم البيولوجية تصادر على الزمان، بينما العلوم الرياضية تصادر على المكان، ومقولتا المكان والزمان لم يتعرض لهما الفلاسفة بالنقد والتحليل إلا على يد كانط، غير أن نقد كانط لم يكن حاسما فى رأى برجسون لأنه فى الواقع لم لم يتصدور



الزمان إلا على أنه ذو طبيعة مكانية، وهذا هو السبب الذى دفع برجسون إلى التنكر لمذهب سبنسر في التطور، وقد كان يدين له في بداية حياته الفكرية إذ إنه لاحظ خلط سبنسر بين الزمان والمكان وعدم إدراكه للدور الذى تقوم به الديمومة في صميم التطور، وهذا الخلط هو الأصل في كل المشاكل الميتافيزيقة التي توليدت عن إنكار زينون الإيلى للحركة (٦)، ولذا كان ضروريا أن يبدأ مراد وهبة من هذه المشكلة المعينة والأساسية ثم يبين موقع مشكلة " المذهب على خريطة مشكلة الزمان والمكان، وإذا كان صحيحا أن المذهب مربوط عنده بالرياضيات فكيف يفسر انطلاقا من برجسون أن الرياضيات هي المسئولة عن حجب الباطن المباشر لكل مذهب؟

ذلك أن من خصائص الفكر الفلسفى عامة وليس الفكر الفرنسى خاصة أن يبدأ بدراسة مشكلة معينة تمهيدا للانتقال إلى حلها في بناء تفرضه عناصر المشكلة، يقول أرسطو:" إنه لضرورى للوصول إلى العلم الذي نطلبه من أن نتعرض في البداية إلى العقبات التي تأتى إلى النقاش في المقام الأول وأعنى بذلك في الوقت نفسه الأراء المخالفة لآرائنا والتي عرضها بعض الفلاسفة حول المبادىء شم بالإضافة إلى ذلك كل ما أمكن في الواقع أن يغرب عن بالهم"(٧).

يبدأ الفيلسوف بالسير في الطرق المسدودة أي بصياغة اعتراضات تأتى من نظم أو مذاهب فلسفية مغايرة على المشكلة المفروضة نفسها، ذلك أن البحث قبل استقصاء الصعوبات في كل الاتجاهات أو لا ليس إلا سيرا على غير هدى، فنحن نتعرض حتى إلى عدم معرفة هل وجدنا في وقت معين ما نبحث عنه أم لا؟ وفعلا فإن نهاية النقاش لا تبرز لنا بوضوح وهي لا تبدو كذلك إلا لمن قدم النظر في المصاعب (^). إن السير الأولى في الطرق المسدودة يؤدى وظيفتين هما: استكشاف مجال البحث وبيان الاعتراضات التي قد توجه إلى المشكلة المطروحة.

وهكذا يمثل المذهب عند برجسون المشكلة الرئيسية في البحث لكن لا يثيرها الفيلسوف إلا في الصفحة الخامسة والأربعين من الكتاب أي بعد استعراض تاريخي لا يفيد تحديد مفهوم المذهب في فلسفة برجسون وكيف يحدد مفهوم المذهب في فلسفة غير مفهومية وغير تصورية؟



ليس هناك صفات للزمان، فإذا كنا "نستشعر الزمان عندما تنعطف الذات على حياتها الباطنة لكى تشاهد تعاقب إحساساتها وذكرياتها وآلامها ورغباتها"(1).

فإن هذا لا يعنى على الإطلاق أن الذات تلتقط جوهرا يتجدد به الزمان، فالجوهر تجانس أما للزمان فلا متجانس خالص، والجوهر رياضى كمى، أما الزمان فيتتابع كيفياً، والجوهر تخارج عن الوجود، أما الزمان فمتداخل، ليس هناك غير برجسون جوهر للزمان، وبالتالى ليس هناك أيضا جوهر للمذهب، لذا فبرجسون امتداد لفلسفة عمانوئيل كانط التى لا ترى الجوهر من وراء المظهر، وهو امتداد لنقد العقل وتفتيت مقولات العقل والعلم على السواء.

إن فلسفة برجسون كما يذهب مراد وهبة هذه المرة عن حق إنما هي فلسفة "قبل علمية" وبالتالي فهي فلسفة "قبل نظرية" و "قبل تصورية" و "قبل مفهومية" و"قبل عقلية" و "قبل معرفية" أي "باطنية"، والمطلق عنده باطني وليس سيكولوجيا كما يقول مراد وهبة مقتبسا ج. شوفالييه لأن السيكولوجيا علم وقد قلت إنه قبل علمي وليس علميا من الناحية الفلسفية.

برجسون إذن باطنى يرى المطلق فى رؤية كما سبق أن رأى بالطريقة نفسها شلنج وشوبنهور وغيرهما من الرومانتيكيين والفنانين والأدباء والشعراء، والشعراء تلقائيون وأما الفلاسفة فيتوسطون، لذا فبرجسون فيلسوف شاعر أو شاعر فيلسوف وإن كان فيلسوف بالجوهر وشاعرا بالعَرض، عنده الفلسفة رؤية إذن، رؤية وليست مذهبا، لم إذن البحث عن مذهب فى فلسفة رؤيوية مباشرة لا تحمل وساطات الاستنباط والاستقراء وغيرهما من صيغ الاستدلال؟

إن الروح البرجسونية تتجسد في فلسفة مارسل الذي يابي أن يؤلف "مذهبا" يبدأ من المباديء العامة ويستدل منها بعد ذلك أحكاما مجددة (١٠٠). صحيح أن "لكل فلسفة رؤية تصدر عنها، لكن الفيلسوف يعجز نهائيا عن صياغتها في مذهب، لأن الرؤية تضفى على الفلسفة صفة الاحتمال، والاحتمال يناهض فكرة المذهب بل يشوه المذهب الاحتمال في يقين غير مشروع.

يمكن القول إذن إن برجسون يريد احتمالا لا يتقدم نحو اليقين و لا يريد يقينا يتقدم على حساب احتمال (۱۱) والفيلسوف لا يصنع مذهبا لأنه يظل إنسانا يتردد ويتعثر في حركة جدلية وحيوية، في "تجربة" ليست إلا محاولة قد تخطئ وقد تصيب، وأول رسالة ألفها برجسون تتصف بهذه السمة، سمة المحاولة فعنوانها "محاولة في الكشف عن المعطيات المباشرة للشعور "(۱۲).

ولم يكن كتاب "المادة والذاكرة" إلا "محاولة عن صلة الجسد بالروح" وكتاب "الضحك" إلا "محاولة في دلالة المضحك" وهكذا دواليك. "ومن شأن المحاولة ألا تقف عند مذهب معين، أو تفضل مذهبا على آخر "(١٣).

فالتناسق إذن غير موجود في الفلسفة عدا الاتساق المنطقى التجريدي المعروف والضروري حتى في القول بالتناسق.

وكل هذه الأمشاج في كتاب "المذهب في فلسفة برجسون" من مختلف المحاولات السابقة عند زكريا إبراهيم ومصطفى سويف ويوسف كرم ويوسف مراد وزكى نجيب محمود في انسجام تام رغما عن أو بالاتساق مع الاختلاف والتباين بين وضعية زكى نجيب محمود وعلم النفس التحليلي عند يوسف مراد وحدود العقل عند يوسف كرم ونظرية التكامل عند مصطفى سويف وعرض زكريا إبراهيم لمجموع برجسون في عام ١٩٥٦. وأين هذا، هذا النابغة الذي يخترع مذهبا من لا شيء ويؤلف نظرية لا تتصل بما قبلها ولا تتأثر بما حولها؟!

فمذهب مراد وهبة من حيث المذهب في فلسفة برجسون لا يمت بصلة إلى الشيوعية أو التتوير بل يميل إلى نقدهما من طريق نزعة نفسية ووضعية، لكن المذهب النفسي والوضعي هنا معروض في صورة غير مباشرة، لذا فهو خصص كتابا كاملا عن "المذهب عند كانط" لكى يحدد مقاييس بناء المذاهب، ولأن كانط فيلسوف للمذهب وليس هنري برجسون، ذلك أن برجسون "يرفض أن يمذهب الفلسفة" (١٤٠)، وأما عمانوئيل كانط فيحدد بالضبط كيف يقوم المذهب الفلسفي.

وقيام الفلسفة على مذهب أو نسق هو مقياس علميتها، فالنسق يربط الوقائع بحقائق ضرورية، ذات أصل عقلى بالتالى، بحيث يفسرها ويفسر بعضها بعضا،

وبعبارة أخرى يقتضى العلم نظاما ساميا يضم مبادئ المعرفة، أى نسقا من الحقائق القبلية «(١٠).

ومذهب مراد وهبة ليس العقلانية المعتدلة كما صاغها في الفكر الفلسفي في جامعاتنا المصرية يوسف كرم، كما أن مذهبه يغاير التوحيد بين العقل والإيمان عند عثمان أمين، لكنه تأثر بعض الشيء بأسلوب زكى نجيب محمود في الكتابة بالنزعة العلمية عنده دون أن يتوقف عندها تماما، وهو يعتبر عبد الرحمن بدوى نازياً لا جدوى من فكره، أما يوسف مراد فقد أعد وهبة وقدم لكتابه "المذهب التكاملي" عام ١٩٧٤.

وكان يوسف مراد قد استخلص "المذهب التكاملي" في أثناء دراسته في باريس للحصول على إجازة دكتوراه الدولة، وقد حصل عليها في يناير ١٩٤٠ برسالتين إحداهما عن بزوغ الذكاء ودراسة في علم النفس التكويني والمقارن، والأخرى عن علم الفراسة عند العرب وكتاب الفراسة لفخر الدين الرازى، واقتبس منه مراد وهبة فكرة الحركة الدائرية اللولبية التي تفتح وتغلق المذهب في آن، وهو لم يتخصص في علم النفس وعلو الذات على المجتمع وعلم التاريخ وعلو المجتمع على الفرد؟ الواقع أن ليس هناك تضاد لأن المدرسة الجشطلتية التي تأثر بها يوسف مراد تعتبر سلوك الكائن لا "على أساس سلوك عناصر هذا الكائن كل عنصر على حدة وإنما يتحدد على أساس سلوك الكل أو البناء العام، والكل في نظر يوسف مراد ينطوى على نتاقض، ومن ثم يأخذ من هيجل المنهج الديالكتيكي، لكنه يسترشد في تطبيق هذا المنهج بالحركة اللولبية التي دعا إليها إنجاز "(١٦).

إذن مذهب مراد وهبة هو "التكامل التاريخى"، إذا صبح هذا التعبير. مراد وهبة واحد من الرعيل الثانى من أمثال فؤاد زكريا ويحيى هويدى وزكريا إبراهيم كما أنه تميز عن غيره من الفلاسفة الشيوعيين من أمثال أنورعبد الملك ومحمود أمين العالم وإسماعيل المهدوى وغيرهم بالتركيب بين علم النفس وبين علم التاريخ، وبينما تحول أنور عبد الملك بعد رحلته إلى باريس من الشيوعية إلى الإسلام كما فعل غيره من أمثال عادل حسين ومصطفى محمود ومحمد عمارة تحول مراد وهبة بعد سقوط الاتحاد السوفيتى من الشيوعية إلى التوير، وأما إسماعيل المهدوى فلم

يستطع أن يلملم نفسه بعد اعتقاله في مستشفي الأمراض العقلية منذ عبد الناصر، وأما محمود أمين العالم فقد انتقل إلى إحياء ما كان عنده من "نقد تطبيقي" للأدب كما فعل ذلك \_ أخيرا \_ مراد وهبة في كتاب: " فلسفة الإبداع " تلك هي محاولات مراد وهبة من المسيحية إلى الشيوعية إلى التنوير إلى الإبداع الفني، وفي زمن الشيوعية التي راحت كان مفكرا ناقدا للجدانوفية والانحراف الستاليني خصوصا في "محاورات فلسفية في موسكو" (دار الثقافة الجديدة، ط٢، ١٩٧٧)، وأغلب الظن عندي أن المرجعية الأكثر أصالة عنده ليست الشيوعية أو المسيحية وإنما هي هنري برجسون ويوسف مراد، وليست الشيوعية أو التنوير أو الإبداع الفني سوى فروع الأصول الوجدانية وعلم النفس عند يوسف مراد.

وفى ضوء هذه التجديدات كيف نجيب عن اتهام الشيخ محمد الغزالى رحمه الله والذى وجهه إلى مراد وهبة وفحواه أنه يخاصم الإسلام؟

من ۱۹ إلى ۲۲ نوفمبر ۱۹۷۹ انعقدت في كلية التربية جامعة عين شمس أبحاث المؤتمر الدولي الأول للفلسفة الإسلامية تحت عنوان "الإسلام والحضارة" وحررها مراد وهبة ونشرها عام ۱۹۸۲ وذلك بالتعاون مع مؤسسة "كونسراد أديناور"، ولم يكتف مراد وهبة بالتنظيم والتحرير والنشر وإنما كتب أيضا بحثا أسهم به في المؤتمر إلى جانب زكي نجيب محمود وجورج قنواتي ويحيى هويدي ومحمد نصار وجابر حمزة فراج ونورمان دانييل (إنجلترا) ومفتى على (أندونيسيا) وس. جفري (باكستان) وب. أ. أيودنرين (نيجيريا) وج. فيربيكي (بلجيكا) وبسام طيبي (ألمانيا) ومني أبو سنة، وأميرة مطر وبرنيد آيزينبلاتار (ألمانيا) ودتيليف خالد (المانيا) وآندرية ميرسيبه (برن)، وعبد المجيد الغنوشي (تونس)، وليس المهم أن صيغة (المانيا) واندرية ميرسيبه (برن)، وعبد المجيد الغنوشي الصيغة نفسها عام ۱۹۹۶ ضمن المجلد الصادر عن "مدخل إلى التوير" (ص ۱۹۷۰/ ۱۹۸۲) أو عام ۱۹۹۳ ضمن المجلد الصادر عن المجلس الأعلى الصحافة (ص ۳۱ ـ ۳۷).

وليس المهم أيضا أن أحد ملامح عمل مراد وهبة الفلسفى هو أنه يجمع الباحثين والمفكرين والفلاسفة باستمرار فى القاهرة وغيرها من عواصم العالم لمزيد من الحوار والانفتاح على الأنا والآخر معا، وإنما الأمر الأهم هو أن الشيخ محمد

الغزالى يرى أنه يملك الإسلام وحده دون معاون أو منافس ويرفض قبلنا أن ينظر اليه الآخرون أيا كان هؤلاء الآخرون مسيحيين أو مسلمين على السواء.

وبسبب المؤتمر العالمى الذى عقد بالقاهرة حول "الإسلام والحضارة" وتحت إشراف فيلسوف مسيحى هو مراد وهبة قامت القيامة ولم تقعد حتى الآن، لكن إذا كان مراد وهبة يخاصم الإسلام فهل يخاصم الإسلام بالقدر نفسه فيلسوف آخر مسلم هذه المرة وليس مسيحيا من عيار زكى نجيب محمود والذى شارك فى المؤتمر إلى جانب مراد وهبة بمساهمة تحمل عنوانا بل تحمل مشروعاً بديلا لأتباع الشيخ محمد الغزالى لا يختلف فى جوهره النهائى عن مشروع مراد وهبة ألا وهو اطريق العقل فى التراث الإسلامى"؟

من الناحية الظاهرية يبدو وكأن اختيار مراد وهبة لابن رشد امتداد لتيار مسيحى فى الثقافة العربية المعاصرة يميل إلى إحالة ابن رشد إلى الكفر بالإسلام، أى أن هناك مفكرين يقومون على فترات متباعدة بإظهار الجانب غير الإسلامى فى الإسلام عبر ابن رشد، فقد سبق أن قال فرح أنطون بأن فلسفة ابن رشد مادية قاعدتها العلم، كما سبق مراد وهبة الأب يوحنا قمر بقوله إن ابن رشد أبعد فلاسفة العرب عن الإسلام بعد المعرى، وأخيرا ذهب روجيه جارودى الفيلسوف المسيحى أيضا مذهبا يقيم فيه فلسفة ابن رشد فى غير إطار الإسلام، أى فى إطار هيراقليطس وهيجل وماركس، وأقصى ما وصل إليه الإصلاح الدينى الحديث فى هيراقليطس وهيجل وماركس، وأقصى ما وصل إليه الإصلاح الدينى الحديث فى المديين". و"المفارقة" حسب تعبير مراد وهبة أن ابن رشد حورب لدى المسلمين والمسيحيين على السواء.

والواقع أنه ربط الفلسفة بالدين \_ والدنيا بالفلسفة دون أن يحيل الصلاحية الفكرية لأحد المجالين إلى الآخر لأن الحق الفلسفى لا يضاد الحق الدينى، للدين حق وللفلسفة حق أيضا، تلك هى نظرية "الحقيقة المزدوجة" التى يعتبرها مراد وهبة أهم إضافات ابن رشد إلى "الإسلام والحضارة" وقد سمح إعطاء الحق للفلسفة بتعميق قانون التأويل العربى من جديد بعد أن كان الخوارج أول "من تاولوا نصوص القرآن من الفرق الإسلامية، ثم المعتزلة بعدهم ثم الأشعرية ثم الصوفية"(١٧).

لكن إذا كان صحيحا أن ابن رشد شرع التأويل الفلسفى المصوص القرآن والحديث فإن ما يقوله مراد وهبة عن الغزالى ليس صحيحاً تماماً، ليس صحيحاً أن كل "فلسفة الغزالى ضد التتوير، فماذا يصنع "بالمنقذ من الضلال" و "إحياء علوم الدين"؟

"فالحقيقة أن الغزالي لم يتخل إطلاقا عن منهج المتكلمين والفلاسفة كما يدعى، وكتابات الغزالي في المرحلة الأخيرة من حياته تعكس هذا التعدد في التوجهات ما بين الكلام والفلسفة والتصوف وأصول الفقه والمنطق، والحقيقة أن الغزالي لم يكفه القيام بدور المتكلم أو دور الفيلسوف أو حتى دور الصوفي، ولكنه أراد أن يقدم مشروعاً متكاملا "لإحياء علوم الدين" (١٩١). وكان الإحياء لصالح "علوم الدنيا" وعلى حساب "علوم الدين" وإذا كان ابن رشد قد شرع التأويل بثنائية ظاهر القرآن وباطنه، فإن هذه الثنائية نفسها يوظفها الغزالي على جميع مستويات المعنى والدلالة والبناء والتركيب في نسق النص ونظامه، فكما أن هناك باطناً عن ابن رشد فهناك عند الغزالي أيضا باطن "هو الأسرار والجواهر، هو الحقائق التي يتضمنها النص من حيث هو مضمون "(١٩١). لذا "ليس كل الغزالي إظلاماً، وليس كل ابن رشد نتويراً".

وهو لا يرى الإظلام فى تنوير ابن رشد أو التنوير فى إظلام الإمام الغزالى لأن روح التحليل عنده غير جدلية رغما عن تصريحه بأنه يدعو إلى الانفتاح المذهبى الجدلى، ويميل تحليله إلى اتباع تصور للجدل هو فى جوهره قبل هيجلى، أى قبل حديث، إنه الجدل السالب كما ساد العقل الفلسفى ممن قبل السقر اطيين من أمثال الإميونيين والإيليين وزينون الإيلى والسفسطائيين إلى السقر اطيين خصوصا أفلاطون وأرسطو ثم الرواقيين (كريريب) وأفلوطين والقديس أجسطينوس وأبيلار والقديس توما ودنس سكوت، وأخيرا فى العصور الحديثة عند ديكارت وكانط وحتى شلنج، وأما مع نيتشه وهيجل فقد بدأت مسيرة جديدة للجدل تزييح عنه صفة المنهج الذى لا يزال عالقا بأذهان كثيرين ومن بينهم مراد وهبة.

إن أول من اخترع الجدل السالب هو زينون الإيلى، لكن أول من ألصق الجدل بفكرة المنهج هو أفلاطون في الجمهورية (١٥٣١ / ب٠/ ٢٩٠٠) وقد تم قراءة جدل هيجل على ضوء مفهوم أفلاطون للجدل أي على ضوء الربط بين المنهج والجدل واعتبار الجدل منهجا، فالجدل هو المنهج الذي يقود الروح الإنسانية إلى الأفكار أو الصور أو المثل العليا، وهي عند زينون الإيلى أيضا تقنية منطقية أومنهج للاستدلال يقيس بالخلف على صحة نظرية برمينيدس ببيان النتائج المتناقضة (حيث يقدم برهان زينون الإيلى على مبدأ التناقض أو عدم التناقض التي

تنتجها الطروحات المتعارضة ثم تجاوزها، قبل هيجل كان الجدل في الكلام أو الخطاب أو العقل، كان الجدل ينتمي إلى الخطاب أو إلى الخطاب المتماسك منطقيا، وباعتباره منطق الوهم عند عمانوئيل كانط فإنه يختلف عن المنطق بالمعنى العصري لكلمة منطق حيث إن الجدل كان لا يختلف عن المنطق الشكلي المدرسي الوسيطي كما أشار رينيه ديكارت في الرسالة المقدمة للطبعة الفرنسية من كتابه "مبادئ الفلسفة".

وهكذا كان الجدل يزود الباحث بالأدوات التي تسهل عليه مهمة تبليغ المعرفة التي يمثلكها بل تجعله يقول بلا حكم كلاما كثيرا يمس الأشياء التي لا يعرفها.

وهكذا أيضا كان الجدل يقود إلى تزييف العقل وتضليله، لذا ميز عمانوئيل كانط فى "نقد العقل المحض" بين الجدل والمنطق العام لأن الجدل لا يتصل بالموضوعات بينما يتصل التحليل بالموضوع وبالتالى بالحقيقة، إنه الفصل بين الجدل والتحليل على أساس أن الجدل لا يتصل قبليا بموضوعات التجربة الممكنة، وأما التحليل المتعالى فيتصل قبليا بموضوعات التجربة نفسها، وعلى هذا لا يصبح الجدل منطقياً ولا يصبح موضوعيا أو ماديا بل يصبح متعاليا، أى أن الجدل لا يصبح قبليا أو موضوعيا.

صحيح أن الجدل عند أفلاطون يفود إلى الحقيقة وأنه يقود عند كانط إلى الوهم الذى تخلقه نقائض العقل المحض من وحى نفسه، وصحيح أيضا أن الجدل فى "توبيقا" أرسطو هو مجموع الاستدلالات التى تنصل بالآراء الاحتمالية بينما الجدل عند كانط ليس تقنية منهجية تقود إلى الحقيقة التقريبية، وصحيح أخيرا أن الجدل عند كانط كما هو عند هيجل يخص الروح وأنه جدل ضرورى وجوهرى الجدل عند كانط كما هو عند هيجل يخص الروح وأنه جدل ضرورى وجوهرى لكن النقائض التى أدركها كانط حصرها فى العقل المحض ولم يطابق بينها وبين نقائض الشىء نفسه، ونقائض الشىء نفسه هى التى لا تجعل عند هيجل منهجا شكليا منطقيا مدرسيا.

إذن الجدل عند هيجل بحث في نقائض الشيء نفسه وليس منهجا، وهو ليس منهجا عند ماركس بالقدر نفسه، كان ماركس يريد أن يكتب مقدمة في الجدل لكنه لم يترك لنا أو لغيرنا هذه "المقدمة" وإذا كان يقول في " مقدمة "مامكر النظري فإن إنجلز في "جدل الطبيعة" يرى في الجدل "علم" القوانين التي تضبط تطور الطبيعة والمجتمع والفكر نفسه، وإذا كانت مقولات الجدل

في " مقدمة ١٨٥٧ " هي الملوس والمجرد الخالص والعام فإنها في جدل الطبيعة تتلخص في النتاقض والكم والكيف وتعنى النفي، وإذا كانت المقدمة ١٨٥٧ تضم الفصل بين النظام التاريخي للأشياء وبين الترتيب المنطقي للتصورات موضوعا مركزيا فإن نظرية "جدل الطبيعة" لا تذكر أصلا هذا الفصل بل كتب إنجلز يقول إن "الجدليات المدعوة "بالجدليات الموضوعية، تهيمن في جميع أرجاء الطبيعة، والمدعوة بالجدليات الذاتية، الفكر الجدلي ليست سوى انعكاس للحركة من خلال الأضداد المؤكدة لنفسها في كل مكان"(٢٠)، وربما يرجع هذا الاختلاف إلى أن "مقدمة ١٨٥٧" تقترب من الجدل في سياق نظرية المعرفة (الجدل الذاتي) في حين تقترب نظرية "جدل الطبيعة" من الجدل في سياق نظرية العالم (الجدل الموضوعي) لكن الأمر الأكيد أن إنجلز في مقاله الثاني عن "مساهمة في نقد الاقتصاد" لماركس رادف بين الجدل والمنهج، وأن ماركس في "رأس المال" يحيل إلى القوانين الجدلية التي تضبط تحول الكم إلى الكيف ونفى النفي باعتبارها قوانين عامة تحكم الطبيعة، لكن في "مقدمة ١٨٥٧" يعارض ماركس بين جدله وجدل هيجل من ناحية المضمون وليس الشكل فقط بينما يلح إنجلز في "جدل الطبيعة" على أن هيجل هو الذي اكتشف قوانين الجدل لكن التاريخ برهن على أن "المادية الجدلية والمادية التاريخية" لستالين هو الكتيب الصغير الذي أحال الجدل إلى منهج رغما عن تناقض هذا الربط مع "مقدمة ١٨٥٧" لماركس وقوله في "رأس المال" بأن الجدل نقد وثورة وليس منهجا.

## هوامش الفصل الأول:

- ١)مراد وهبة، المذهب في فلسفة برجسون، مكتبة الأتجلو المصرية، ط٢، ١٩٧٨، ص،٩.
  - ٢) المرجع السابق.
  - ٣) المرجع السابق، ص١٢.
    - ٤) المرجع السابق.
  - ٥) المرجع السابق، ص١٥.
  - ٦) المرجع السابق، ص٥٥.
  - ٧) أرسطو، ما بعد الطبيعة، ألبا، ١٩٩٥ ٢١ .. ٧٧.
  - ٨) المرجع السابق، البا، ١٩٥٥،١ ٣٥ \_ ٩٩٥ ٣٠.
  - ٩) مراد وهبة، المذهب في فلسفة برجسون، مرجع سبق أن ذكرته، ص.
    - ١٠) المرجع السابق، ص١١٠.
    - ١١) المرجع السابق، ص١٠٧.
    - ١٢) المرجع السابق، ص ١١٨.
    - ١٣) المرجع السابق، ص ١١٩.
    - ١٤) المرجع السابق، ص ١٢٣.
  - ١٥) مراد وهبة، المذهب عند كانط، مكتبة الأنجلو المصرية، ١٩٧٤، ص٧.
  - (17) يوسف مراد والمذهب التكاملي، إعداد وتقديم مراد وهبة، الهيئة المصرية العامة للكتاب، (197)، ص (197).
  - الفيلسوف ابن رشد مفكرا عربيا ورائدا للاتجاه العقلى، بحوث ودراسات عن حياته وأفكاره ونظرياته الفلسفية، إشراف وتصدير عاطف العراقى، المجلس الأعلى للثقافة لجنة الفلسفة والاجتماع، القاهرة، ١٩٩٣، ص٣٤.
  - ١٨) نصر حامد أبو زيد، مفهوم النص، دراسة في علوم القرآن، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ١٩٩٣، ص٢٧٨.
    - ١٩) المرجع السابق، ص ١٨٠.
  - إنجاز، جدليات الطبيعة، ت. محمد أسامة القوتلى، منشورات دار الفن الحديث العالمي، دمشق، ١٩٧٥، ص ٢٩٤.



ثنائية العروبة والإسلام

ربما لم يستطع د. مراد وهبة أن يثير سؤال ما فلسفة ابن رشد العربية أو الإسلامية في الندوة الفلسفية التي عقدتها لجنة الفلسفية والاجتماع بالمجلس الأعلى للثقافة في ٤ ـ ٥ مايو ١٩٩٤ إلا في سن متقدمة أو بعدما تراكبت السنوات أو بعدما آن أوان الكلام العملي. والحقيقة أن الببلوغرافيا ضئيلة للغاية. لا يثير أساتذة الفلسفة عندنا هذا السؤال عادة إلا عندما لا يعود عندهم ما يثيرونه من أسئلة كانوا يثيرونه في الماضي. ولم يتوقفوا عند إثارته. لكن التناول كان دوما غير مباشر أوومواربا. كان تناولا مصنوعا للغاية أو تجريديا إلى أبعد الحدود. كانوا يقرضون السؤال وكانوا يسيطرون على السؤال سيطرة عابرة ولم يكن السؤال نفسه يحتويهم ولم يقتنعوا تماما. كانت وربما لا تزال رغبة ممارسة الفلسفة أشد. لم يكن يثار السؤال حول ماهية عروبة الفلسفة عندنا أو إسلامها إلا من حيث الجانب الشكلي. يعطى تقدم السن في حالات معينة لا الشباب الدائم بل الحرية السائدة أو الضرورة الخالصة. فيتمتع المرء بلحظة إلهام بين الحياة واللاحياة وتتراكب كل قطع التصور وترسل ملمحا في المستقبل يخترق مراحل الحياة.

وقبل أن نخوض فى الحوار الذى دار فى السنوات الأخيرة حول ابن رشد والطبيعة العربية أو الإسلامية لفلسفته خاصة والفلسفة عندنا على وجه الخصوص. لابد من أن نقول أو لا إن الفلسفة هى فن تشكيل التصورات واختراعها وصناعتها.

والإجابة وحدها بأن ابن رشد عربى أو مسلم أو بأن الفلسفة عندنا عربية أو أسلامية ليست كافية. إنما الضرورى أن نحدد \_ زمان عروبة ابن رشد (أو إسلامه) وظروفه وشروطه وتجلياته وشخوصه فضلاً عن مجاهيل سوال عروبته أو إسلامه؟ وقد توفرت القدرة والشجاعة لدى د. مراد وهبة لكى يثير السوال بين الزملاء والأساتذة والدكاترة والمتخصصين فى فلسفة ابن رشد خصوصا والفلسفة العربية والإسلامية عموما فى ٤ \_ ٥ مايو ١٩٩٤ بالمجلس الأعلى للثقافة لمراجعة الكتاب التذكارى عن ابن رشد الذى كان قد نشره المجلس نفسه فى عام ١٩٩٣ والذى أشرف عليه د. عاطف العراقي. وقد أشار د. مراد وهبة السؤال حول ما يبدو أنه تناقض بين ما هو عربى وما هو إسلامى فى عمل ابن رشد وكأنه يطلب الاعتراف أو إفشاء سر ما أو كأنها مواجهة.



وسنرى أن التصورات في حاجة إلى شخصيات تصورية تساهم في تعريفها، والصديق هو هذا النوع من الشخصيات التي ارتبطت بالأصل اليوناني لمفردة "الفلسفة". كان في الحضارة (العربية؟) (الإسلامية؟) حكماء. أما اليونان فقد قدموا شخصية "الأصدقاء" والأصدقاء اليونانيون ليسوا حكماء يتواضعون وحسب، وقد افترض البعض أن اليونانيين قضوا سلفاً على الحكيم العربي / الإسلامي (؟) ووضعوا في مكانه "الفلاسفة"، أصدقاء الحكمة، أي من يبحثون عن الحكمة دون أن يمتلكوها امتلاكاً حقيقيا، نهائيا. وليس بين الفيلسوف والحكيم اختلاف في الدرجة وحسب، بل يفكر الحكيم "بالصورة" أو "بالمجاز"، على حين يخترع الفيلسوف ويتصور. ولا شك أن الحكمة قد تغيرت. ولا شك أيضا أن "الصديق" عند اليونان يختلف عن الصديق عند العرب أو المسلمين. في الصفحات الأولى من "رسالة يختلف عن الصديق كتب أبو حيان التوحيدي يقول "وإذا أردت الحق علمت أن الصداقة والأفة والإخوة والمودة والرعاية والمحافظة قد نبذت نبذا، ورفضت رفضاً، ووطئت بالأقدام، ولويت دونها الشفاه، وصرفت عنها الرغبات". فهل يعني نبذ الصداقة رفض الفلسفة في مجال التداول العربي والإسلامي؟

وقد يدل لفظ الصديق على معنى حميم. وقد يدل على الذوق المادى أو على طاقة كطاقة النجار مع الخشب، فالنجار الجيد هو الخشب بالقوة، هو صديق الخشب، والسؤال مهم، لأن الصديق عند اليونان لا يدل على شخصيات مظهرية، مثال، ظرف تجريبى، وتدل شخصية الصديق على حضور معين للصديق فى الفكر، على شرط أساسى من شروط الفكر، على مقولة حية، على معيش متعال، وقضى اليونان من خلال الفلسفة على الصديق الذى لا يتصل بغيره بل يتصل بكائن أو بموضوع أو بجوهر ما.

يعرف الفيلسوف التصورات ويبحث عنها. وهو يعرف التصورات التى تقبل الحياة وما بعدها والتصورات التى تخضع إلى المصادفة فى نشاتها. وهو يعرف كذلك التصورات التى لا تحتوى على محتوى. وهو يعرف أخيراً التصورات التى لا تصمد طويلاً أمام المتغيرات الفكرية والواقعية. وهو يعرف العكس تماما. يعرف

التصورات الممتازة التى تشهد على إبداع معين من حيث كونها مثيرة للقلق أو للخطر.

ما معنى الصديق؟ ما معنى الصديق / الشخصية التصورية أو شرط من شروط ممارسة الفكر؟ أم أن المقصود كان العاشق؟ ألا يجب أن نتحدث عن العاشق؟ ألم يعد الصديق اليوناني إلى الفكر الصلة الحيوية مع الغير؟ ألم تطرد الصداقة العربية / الإسلامية الغير من الفكر الخالص؟ أم أن المقصود في الثقافة العربية / الإسلامية شخص غير الصديق، غير العاشق؟ فإذا كان الفيلسوف صديقا، عاشقا للحكمة ألا يعنى ذلك أنه يتطلع إلى الحكمة ويسعى إليها بالقوة على حين يزعم الحكيم العربي / الإسلامي امتلاكها بالفعل؟ قد يكون الصديق مدعيا، وقد يكون الشخص الذي يقول إنه صديق أيضا، وقد يكون موضوع الإدعاء.

قد تدفع الصداقة إلى الحذر. فيشتد العشق إلى موضوع الرغبة وحينما تتجه الصداقة إلى الجوهر قد يصبح الصديق مدعيا، منافساً.

لا شك أن الفلسفة ليست شيئا يونانيا في ذاته. ارتبطت الفلسفة اليونانية بالمدن، بمجتمع الأصدقاء، بمجتمع المتساوين. وارتبطت أيضا "ببنية المجتمع اليوناني الذي كان يسوده النظام العبودي الذي كان العمل الأساسي فيه يقوم على عاتق العبيد. فهم الذين يعملون ويتحركون بالولاء والتبعية لأسيادهم" (1). ودفع هذا النظام إلى التنافس والتعارض في الحب، الألعاب، القضاء، السياسة، الفكر.

ولم يجد الفكر العربى / الإسلامى شرطه فى الصديق وإنما فى المدعى، فى المنافس، فى الصراع بين العروبة والفلسفة، بين الإسلام والفلسفة، بين الفقيه والفيلسوف.

الصديق واحد متعالى، وبالرغم من صفته المتعالية فهو لا يفقد وجوده، كثافته، حيويته في الشخصية نفسها، وحينما نعيد الاعتبار إلى ابن رشد إنما نعيد الاعتبار في الجوهر لمعنى كلمة صديق في الفلسفة، ونعيد السؤال الداخلي، ويفيد السؤال عن شروط الفكر، هل شخصية "الصديق" شخصية يونانية فقط؟ أم أن الفكر العربي / الإسلامي قد أبدع شخصية "تصورية" مختلفة؟ تلعب "الشخصيات

التصورية" دوراً مهما في تطوير الفلسفة. وينبغي أن نفهم تنوع الشخصيات دون أن نختزلها إلى الوحدة التي تفرضها مسبقا شخصية الفيلسوف اليوناني المعقد.

الفيلسوف صديق التصور. هو بالقوة تصور ولا تقتصر الفلسفة على تشكيل التصورات واختراعها وصناعتها. لأن التصورات ليست بالضرورة اختراعات أو منتجات. الفلسفة هي النطاق المعرفي الذي يتم فيه إبداع التصورات، وهل الصديق هو صديق إبداعاته الخاصة؟ أم أن هذا من صنع التصور الذي يحيل إلى فكرة الصديق ووحدة المبدع وظله؟

إن موضوع الفلسفة هو إبداع تصورات جديدة. لذلك يحيل التصور إلى الفيلسوف وكأنما يحيل إلى من يمتلكه بالقوة أو إلى من عنده بالقوة أو الكفاءة.

وليس في مقدورنا أن نفترض أن الإبداع محسوس وفني بالضرورة أو بحجة أن الفن يبدع الكائنات الروحية أو بحجة أن التصورات الفلسفية "محسوسة" على نحو من الأنحاء. تبدع العلوم والفنون والفلسفات جميعاً. لكن الفلسفة هي التي تبدع التصورات. والتصورات ليست جاهزة ولا تسقط من السماء. فلا توجد سماء للتصورات، بل على الفيلسوف أن يخترع التصورات أو أن يصنعها أو أن يبدعها.

وقد تكون التصورات عدما إذا غاب عنها توقيع مبدعها. وقد حدد بعض الفلاسفة المعاصرين مهمة الفلسفة حينما قالوا بأن واجب الفلاسفة ألا يكتفوا بالتصورات كما هي أو أن يعدلوها أو أن يختزلوها وحسب بل عليهم أن يصنعوا التصورات وأن يبدعوها وأن يضعوها وأن يقنعوا البشر بالالتجاء إليها.

وكان الفيلسوف إلى الآن يثق فى صحة تصوراته وكأنها وحسى منزل. لكن من واجب الفيلسوف أن يأخذ الحذر لا أن يثق ثقة تامة. ومن واجبه أن يأخذ الحذر من التصورات التى لم يبدعها بنفسه. كان أفلاطون يعرف ذلك وإن علم أن المعرفة تذكر للماضي، وكان أفلاطون يقول بأن واجب الفيلسوف أن يتأمل المثل العليا. لكنه كان قد أبدع تصور التصور، وما قيمة الفيلسوف الذى لم يبدع التصور؟

نعرف الآن كيف نجيب عن سؤال: ما نقيض الفلسفة؟ الفيلسوف لا يتأمل و لا يفكر و لا يتحاور. وذلك حتى ولو استطاع أن يعتقد حينا بأنها هذا أو ذاك نتيجة

القدرة التي تتوفر لدى كل مجال معرفي لإنتاج أوهامه الخاصة وللتخفي وراء ضباب يرسله خصيصا إلى هذا الهدف. ولا يتأمل الفيلسوف لأن التأملات هي الأشياء نفسها من حيث كونها تصورات ثم إبداعها على نحو من الأنحاء ولا يفكر الفيلسوف لأن أحداً ليس في حاجة إلى الفلسفة للتفكير في أيّ شيء. ونتوهم أننا نعطى إلى الفلسفة الكثير حين نصفها بأنها فن التفكير على حين أننا بذلك نسحب من الفلسفة كل ما تمتلكه. فعلماء الرياضيات لم ينتظروا الفلسفة للتفكير في الرياضيات. وعلماء الفقه لم ينتظروا الفلسفة للتفكير في الفقه. وعلماء الأصول لم ينتظروا الفلسفة للتفكير في الأصول وعلماء الكلام لم ينتظروا الفلسفة للتفكير في الكلام الإلهي. ولم ينتظر الفنانون الفلاسفة للتفكير في الفن التشكيلي، والموسيقي، والشعر، الرواية، القصة، السينما، الباليه، المسرح، الغناء. ومن التنكيت أن نقول بأنهم حينما يفكرون يتفلسفون. فتفكيرهم ينتمى إلى إبداعهم الخاص. كما لا تلجأ الفلسفة أبداً إلى التحاور لأن التحاور ينحو بقوة نحو الآراء لا نحو التصور الفلسفي. يخلق وفاقا ولا يبدع تصوراً. ولم ينتج التصاور الديمقراطي بين الأصدقاء، الزماد، الأساتذة، الدكاترة حول ابن رشد، تصوراً واحداً حول ابن رشد. وربما تتبع فكرة التحاور الديمقر اطى من اليونان. لكن اليونان أنفسهم كانوا يتشككون فيها كثيراً وكانوا يعالجون الأمر معالجة خاصة. كان التصور يطير فوق المعارك والكلام والمنافسة والصراع. لا يتأمل الفيلسوف إذن.

ولا يفكر أو يتحاور، هذا وإن كان من واجبه أن يبدع تصوراً حول التفكير والتحاور والتأمل وغيرها من الأفعال والانفعالات، وليس التأمل والتفكير والتحاور علوما بل هي أدوات للتعميم في العلوم. ويبدو تعميم التأمل أو التفكير كأداة للتعميم في العلوم وكأنهما وهمان سبق أن حلقت فوقهما الفلسفة في أثناء حلمها السيطرة على العلوم غير الفلسفية. ولا ترفع الفلسفة من شأن نفسها حين تقدم نفسها وكأنها "آثينا" ديمقر اطية جديدة أو حين تنضوى تحت لافتات التحاور كأداة للتعميم في السيطرة الوهمية على الإعلام والأسواق.

كل إبداع مفرد. والتصور إبداع فلسفى خاص. والمبدأ الأول الذى تقوم عليه الفلسفة هو أن التعميم (التأمل، التفكير، التحاور) لا يفسر بقدر ما هو مادة للتفسير الفلسفى.

حدد الفلاسفة الفلسفة بعدة حدود. فقالوا إنها معرفة الإنسان ذاته. وقالوا أيضا إنها التفكير. وقالوا ثالثا إنها الحياة مع عدم التسليم بأى شيء دون الفحص المسبق. وقالوا رابعا انها الدهشة. وقالوا خامسا إنها الاندهاش أمام وجود الموجود. وحددوها بحدود أخرى. وهي كلها حدود أو تعريفات منطقية أو لفظية لا تقدم عملاً محدداً أو تحدد نشاطاً دقيقا.

فأما ما يحدُّ به عين الفلسفة حداً حاسماً فهو أن الفلسفة هي معرفة التصورات الخالصة. وليس في مقدور الفيلسوف أن يعرف شيئا عن التصورات إن لم يكن قد أبدعها مسبقا، أي إن لم يكن قد بناها في حدس خاص بكل تصور على حدة. ويستلزم كل تصور مجالاً، خطا للسير وأرضاً. ويستلزم كذلك وجوداً مستقلاً لإبداع التصور، فإبداع التصور هو عمل شيء معين. وسؤال استعمال أو جدوي الفلسفة أو حتى ضررها (تضر بمن) يتغير في ضوء هذا التصور للإبداع الفلسفي.

وتبقى التصورات موقعة.

هناك "جوهر" أرسطو و "مُثُل" أفلاطون و "فيض" الفارابي و "كوجيتو" ديكارت و "مدة" برجسون. ويستعمل البعض كلمة غير عادية أحيانا، وحشية أحيانا أخرى، صدامية أحيانا ثالثة، على حين يكتفى البعض الرابع بكلمة دارجة، عادية، بسيطة، يملؤها تجانس قد لا تدركه آذان غير فلسفية. ويلجأ آخرون إلى مفردات بدائية. ويلجأ البعض الآخر إلى نحت المفردات بعد أن يكونوا قد مارسوا تدريبا اشتقاقيا يستخلص التصور من مصدر أدبى أصلى.

وقد استعمل د. مراد وهبة كلمة "المفارقة" لبناء تصوره عن ابن رشد. يقول د. مراد وهبة: "المفارقة تقال على قضية تبدو متناقضة ومع ذلك يمكن أن تعبر عن حقيقة ما" (٢). وهو يؤسس تصوره على هذا التعريف المنطقى لمصطلح "المفارقة". وكان قد شاع استعمال هذا اللفظ في اللغة العربية الحديثة للدلالة على الآراء

المخالفة للمعتقدات المألوفة. وقد أطلق هذا اللفظ أيضا على الرأى الغريب الذى لا يعتقده صاحبه، ولكنه يدافع عنه أمام الناس لحملهم على الإعجاب به. والرأى المفارق ليس رأيا فاسداً اضطراراً، ولكنه مخالف لما يعتقده الناس، الأولى أن يسمى إغرابا، لأن من يغرب في كلامه يأتى بالغريب البعيد عن الفهم، ولأن للمفارق في الفلسفة العربية القديمة معنى آخر ليس هو المقصود عند د. مراد وهبة لأن "بمفارقة" ابن رشد ترتبط بالمادة السياسية الاجتماعية في القرن الثاني عشر الميلادى. والمفارقات الأخلاقية الرواقية هي الآراء المطلقة، كقولهم: إن الحكيم لا يخطئ، ولا يضطرب، ولا يخاف، ولا يرجع، ولا يأسف، ولا يندم، بل يرتفع بنفسه فوق كل شيء، ويحتفظ بحريته، وينعم بفضيلته. وليس للحكمة عندهم درجات، فمن لم يكن كاملا لم يكن حكيما، ولا فاضلاً.

ويستعمل إذن د. مراد وهبة كلمة غير عادية، صدامية. وهو يصوغ لغة رشدية أخرى داخل اللغة الفلسفية. ولا يرتب مجموعة مفردات بل تصل "المفارقة" إلى مرتبة البنية العميقة. وإذا كان د. مراد وهبة قد بدأ يقول بالمفارقة الرشدية منذ عقد السبعينيات من هذا القرن إذا كانت المفارقة قد ارتبطت باسمه دون غيره من أسماء أساتذة الفلسفة في مصر فهي تحمل تصوراً لا يموت وإذ كان يتجدد، يتبدل، يتغير. وهو التغير الذي يؤرخ للفلسفة ويرسم لها جغرافيا الارتباك وشكل الارتباب.

تحافظ كل لحظة على نفسها في الزمان. كذلك يحافظ كل مكان على نفسه في الزمان وإن كانا يجريان خارج الزمان. وإذا كانت التصورات في تغير دائم فأية وحدة تبقى للفلاسفة؟ لا تصوغ العلوم أو الفنون تصورات. لكن هل تصوغ شيئا مماثلاً من التغير والوحدة معا؟ ماذا عن تاريخ تصور "مفارقة" ابن رشد؟ إذا كانت الفلسفة خلقاً مستمراً للتصورات، فما تصور الفكرة الفلسفية العربية / الإسلامية؟ وما محتوى الأفكار الخلاقة الأخرى والتصورات الأخرى؟ ما محتوى الأفكار الخلاقة العربية صاحبة التاريخ الخاص، المصير الخاص، المصير الخاص، المصير الخاص، المصير الخاصة بينها وبين الفلسفة؟

وظيفة الفيلسوف أن يبدع التصورات. لكن إبداع التصورات لا يمنح الفيلسوف أية أولوية أو تفوق أو امتياز. لأن هناك طريقة أخرى للتفكير والخلق

والإبداع لا تستلزم نحت التصورات. وهو حال الفكر الدينى أوالتفكير الدينى. سنعود دوما إلى السؤال حول جدوى النشاط التصورى وتميزه عن النشاط الدينى. لماذا يجب خلق التصورات؟ لماذا ينبغى خلق تصورات جديدة؟ أية ضرورة تتبعها التصورات في الخلق؟ ما كيفية الاستعمال؟ ما الغايات؟

ولا شك أن الإجابة بأن الفلسفة بلا جدوى هى الإجابة السائدة. لكنها إجابة أصبحت هى نفسها بلا جدوى. ليست القضية هى قضية موت الميتافيزيقا أو مجاوزة الفلسفة إلى الدين. لا شك أن الأنساق الفكرية العامة قد انهار تصورها أو تصوراتها القائمة لكن لم تنته كل التصورات. هناك تغير فى تصور الأنساق العقائدية: من تصور الرأسمالية والاشتراكية والقومية والوحدة والعدل الاجتماعى والحرية إلى تصور العلمانية / الأصولية.

ولا يستقيم حال صديق التصور بدون منافسين. وإذا كانت الفلسفة يونانية في أصلها فإن ذلك رجع إلى أن المدينة اليونانية القديمة قد اختلفت عن أسلوب الإمبراطوريات والدول واخترعت المنافسة لتأسيس مجتمع "الأصدقاء" وجماعة الإنسانية الحرة بوصفها تجمع بين المنافسين، المواطنين. وإذا كان كل مواطن يتطلع إلى شيء معين فهو يلتقي مع منافسين بحيث يتوجب عليه أن يحكم على أسس. يريد النجار الخشب، لكن حارس الغابات والحطاب والفحام يقولون جميعا: إنه أنا، إنه أنا صديق الخشب، وفي حال رعاية الإنسانية. فهناك العديد من المدعين الذين يرون في أنفسهم أصدقاء للإنسانية: الفلاح الذي يزرع الأرض ويحصد الثمار والترزى الذي يعد للإنسان ثيابه، والطبيب الذي يعالجه، والجندي الذي يحميه. وفي السياسة يستطيع أي شخص أن يدعى أي شيء في ظل نظام ديمقراطي.

وهناك فى الفلسفة من يقول: ابن رشد الحقيقى هو تصورى أنا له، أنا صديق ابن رشد. وتبلغ المنافسة ذروتها فى الاتهامات المتبادلة. لكن كيف التمييز بين الصديق الزائف لابن رشد وبين تصور الزيف؟ الزائف والصديق.

كانت الفلسفة العربية / الإسلامية ولا تزال تلتقى بمنافسين معينين. في البداية أرادت الإلهيات خصوصا علم الكلام والفقه أن يحلا محل الفلسفة. كانت



الفلسفات قد فقدت تدريجيا طموحها إبداع تصورات. ولجأت إلى التعميمات. هل كان تخليا عن إبداع التصور في سبيل علم دقيق للنص أم العكس كان تغييرا في طبيعة التصورات؟ فلقد تحولت التصورات الفلسفية إلى تمثيلية وإلى تصورات للعالم تنبع من النص الديني. ثم جاء دور نظرية اللغة والبلاغة. واجهت الفلسفة منافسين يتزايدون.

وتكمن مفارقة ابن رشد فى أنه كان ممهداً للتنوير فى أوروبا على حين أنه كان موضع اضطهاد من أمته. فلقد أصدر الإمبراطور فريدريش الثانى هو هنشتاوفين (١١٩٧ ـ ١٢٥٠) أمراً بترجمة مؤلفات ابن رشد. وفى منتصف القرن الثالث عشر كانت جميع مؤلفاته مترجمة إلى اللاتينية والعبرية.

"في بداية القرن الثاني عشر نشطت حركة التجارة والصناعة وتطورت القرى إلى المدن، وانتشر التجار وأرباب المهن والحرف حول القصور الإقطاعية. ونتبج عن هذا التطور أمران مهمان: انتظام التجار والصناع في نقابات، وإعفاؤهم من السخرات الإقطاعية. وأخرجت دار الصناعة في كل من البندقية وجنوة أساطيل بحرية لحمل المتاجر. وفي فرنسا أصبحت الأسواق ملتقى التجار من أنحاء غرب أوروبا، وغدت أنهار أوروبا سبيلا لنشأة العلاقات التجارية. وهكذا بدأ سلطان الطبقة الثالثة في النمو. وواكب كل ذلك بزوغ الروح العلمانية التي ترفض وجود حكومات ثيوقر اطية يكون مركزها روما" (١) هذا من جهة التغير الاجتماعي أما من جهة التغير الفكري فقد أمر فريدريش الثاني بترجمة مؤلفات ابن رشد" لأن فلسفته تستجيب لمناهضة الثيوقر اطية كنظام اجتماعي تسانده الكنيسة الرومانية" (٤). ورغم اعتراض د. فؤاد زكريا المسبق على إقامة ندوة لمناقشة الكتاب التذكاري الذي كان قد أشرف عليه ونشره د. عاطف العراقي من قبل بشأن الاحتفاء بابن رشد في مواجهة قوى الظلام، فإنه في سياق حديثه عن "ابن رشد وإشكالياته المعاصرة، بحث نقدى حول الكتاب التنكاري" في الندوة التي عقدتها لجنة الفلسفة في ٤-٥ مايو ١٩٩٤، يؤكد تصور د. مراد و هبة للمفارقة قائلاً: "وبعبارة أخرى فقد كان ابن رشد في وضع دفاعي، يسعى فيه إلى إيجاد مكان للحقيقة الفلسفية في بيئة معادية لها" (٥). "وهكذا فإن أفكار ابن رشد حين نقلت إلى أوروبا، قد أثرت في كتاب أوروبيين كانوا روادا في الدفاع عن فكرة فصل سلطتي الدين والدولة، وبالتالي في التمهيد

للمبادئ الأساسية التي قامت عليها النهضة الأوروبية الحديثة" (١). ويثير السؤال نفسه الندى يثيره د. مراد وهبة: "لماذا لم تحدث هذه النقلة الحاسمة في العالم العربي؟"، "لماذا لم تظهر هذه النهضة عندنا، مع أننا كنا نحمل أهم مقوماتها؟"، "لماذا أفلتت عقلانية ابن رشد من قبضنتا، بينما امتصتها أوروبا الغربية؟"، "ما السر في التخلف الذي انتابنا في ذات الوقت الذي بدأت فيه أوروبا قفزتها الكبرى؟". والإجابة هي الجمود الفكري. والعجيب أن د. فؤاد زكريا ينفي "المفارقة" في مستهل بحثه النقدى ويؤكدها في ثنايا التحليل. فهو في بداية البحث يقول إن هذه المفارقة ليست مفارقة على الإطلاق، على حين يؤكد بعد ذلك ويثير السؤال حول انتقال أوروبا إلى النهضة وتوقف العرب عن السير في اتجاه العقلانية. فالمفارقة في تصور د. فؤاد زكريا هي أن أفكار ابن رشد حين نقلت إلى أوروبا مهدت للنهضة الأوروبية الحديثة. وهو بالضبط تصور د. مراد وهبة فما السبب وراء نفيه المسبق للمفارقة وتأكيده عليها في أثناء عملية التحليل؟ لا أظن أن القضية تتصل بالتناقض في بحث د. فؤاد زكريا بين المقدمات والنتائج. ففؤاد زكريا قد يتغير لكنه لا يتناقض في تيار التصورات الفلسفية. لذلك فالقضية ليست التناقض بين نفي المفارقة الرشدية والتأكيد عليها إنما هي قضية تتصل بشيء عجيب، خفي، لا يدركه العقل إدراكاً حقيقياً.

وإذا كان ابن رشد قد مهد للتنوير في أوروبا فإن ذلك لا يعنى أن الطريق كان مفروشا بالورد أو أنه لم يكن كذلك موضع اضطهاد بل استطاع أن يتجاوز المحنة على حين لم يستطع أن يخترقها إلى الآن في العالم العربي.

وبالتالى فإذا كان محمود أمين العالم يؤكد على أن الفكر الرشدى (٧) قد اضطهد فى أوروبا كذلك واضطهد مشايعوه وإذا كان د. فؤاد زكريا يقول أيضا بأن "جميع الممهدين للتتوير، حتى فى الحضارة الأوروبية ذاتها، كانوا موضع اضطهاد، وظلوا كذلك حتى بعد مضى أكثر من أربعة قرون على عصر ابن رشد"(٨)، فإن د. مراد وهبة يؤكد كذلك بأن أشهر الرشديين كانت حياته سلسلة اضطرابات عنيفة (٩). ورغم هذا الاضطهاد الذي عانى منه الرشديون الأوروبيون انتصرت الفلسفة العقلانية الرشدية هناك، على حد تعبير أ. محمود أمين العالم.

والخلاصة أن هذاك اتفاقاً على أن ابن رشد كان موضع اضطهاد في أمته وفي أوروبا على السواء. لكن الاضطهاد الذي مورس ضده في أوروبا لم يمنعه من الانتصار والتجاوز إلى النهضة والتنوير. هل كان الاضطهاد الأوروبي أخف من الاضطهاد العربي / الإسلامي؟ يقول د. مراد وهبة: "وأشهر الرشديين سيجردى برابان (١٢٣٥ \_ ١٢٨٢)، وكانت حياته سلسلة اضطرابات عنيفة أهمها ذلك الاضطرب الذي قام حين أنكر أسقف باريس القضايا الرشدية عام ١٢٧٧ فكف عن التعليم غير أن رئيس محكمة التفتيش أعلنه بالمثول أمامه وصدر ضده حُرما لمجرد أنه ارتاى أن فلسفة أرسطو كما شرحها ابن رشد تمثل حكم العقل الطبيعي"(١٠). وهاجم القديس ألبرت الأكبر الرشدية وتفريقها بين اللاهوت والفلسفة. وهاجم كذلك القديس توما الإكويني الرشديين "في وحدة العقل ضد الرشديين" في عام ١٢٦٥. وفي مارس ١٢٧٧ حرم أسقف باريس تعليم ثلاث عشرة قضية رشدية. ما الفرق إذن بين التحريم المسيحي الوسيط وبين التحريم العربي / الإسلامي؟ عندنا في الحالين "تحريم" و "تكفير"؟ يفسر محمود أمين العالم ذلك "بالأوضاع الاقتصادية والاجتماعية التي ازدهرت في أوروبا وانهارت في العالم العربي الإسلامي ولاتزال حتى اليوم تعاني من تخلفها السياسي والاقتصادي والاجتماعي والثقافي" (١١). في هذا التحليل ما يؤكد "المفارقة" دون أن يفسرها.

ترتبط مفارقة ابن رشد \_ مفارقة التنوير الأوروبي والاضطهاد العربي / الإسلامي \_ بمفارقة ضمنية أخرى هي مفارقة "الحقيقة المزدوجة" التي يرى فيها د. مراد وهبة أخطر التصورات الفلسفية التي صاغها ابن رشد. قلنا إن المفارقة تقال على قضية تبدو متناقضة ومع ذلك يمكن أن تعبر عن حقيقة معينة.

والقول بالحقيقة المزدوجة هو قول بالتناقض بين الحقيقة الدينية والحقيقة الفلسفية وإن عبرا معا عن حقيقة واحدة. وقد قاد هذا التناقض إلى ضرورة التأويل: "أى إخراج دلالة اللفظ من الدلالة الحقيقية إلى الدلالة المجازية من غير أن يُخل ذلك بعادة لسان العرب في التجوز من تسمية الشيء بشبيهه، أو بسببه أو لاحقه أومقارنة أو غير ذلك من الأشياء التي عددت في تعريف أصناف الكلم المجازي"(١٢). وبالطبع لم يكن ابن رشد المفكر الوحيد الذي قال بالتأويل.

وهداك في تراثشا القديم وعلى مستوى تفسير النص الديني القرآني تلك التفرقة بين "التفسير بالمأثور" و "التفسير بالرأى" أو التأويل. ويصل "التفسير بالمأثور" إلى معنى النص الديني القرآني بتجميع الأدلة التاريخية واللغوية التي تساعد على فهم النص فهماً "موضوعيا". أما "التفسير بالرأى" أو التأويل فقد تم النظر إليه من زواية انه تفسير "غير موضوعي". لأن المؤول لا ينطلق من الحقائق التاريخية واللغوية بل يبدأ من موقف الراهن في سبيل أن يجد في النص الديني القرآني سنداً لهذا الموقف. وقد أطلق على أصحاب اتجاه التفسير بالمأثور أهل السنة والسلف الصالح. وأطلق على أصحاب اتجاه التأويل الفلاسفة والمعتزلة والشيعة والصوفية. وفي حين تم إجلال أهل السنة تم من ناحية آخرى تكفير الفلاسفة والمعتزلة والشبعة والصوفية. غير أنه لم تخل كتب التفسير بالمأثور من بعض التأويل حتى عند المفسرين القدماء الذين عاصروا في بواكير حياتهم نزول النص كابن عباس مثلاً. ولم تتجاهل كتب التأويل الحقائق التاريخية واللغوية التي تتصل بالنص الديني القرآني. والقضية الأساسية هي: كيف يمكن الوصول إلى المعنى الموضوعي للنص الديني القرآني؟ وهل في طاقة البشر الوصول إلى "القصد" الإلهي في كماله؟ لم يزعم أحد إمكان هذا. وغاية الأمر أن المؤولة كانوا أكثر حرية في الفهم على حين تمسك أهل السلف بإمكانية الفهم الموضوعي على التغليب. وبالتالي فالمفارقة الحقيقية هي مفارقة الحرية والضرورة. ومفارقة ابن رشد ليست إلا حلقة في سلسلة الصراع العام من أجل الحرية. وإذا كان ابن رشد قد غاب فإن ذلك يرجع إلى سيطرة أو إلى تفوق أهل السلف على أهل الاعتزال. هي قضية سياسية في المقام الأول. وهي قضية الاستبداد السياسي (١٣).

وفى الإجابة على سؤال د. مراد وهبة حول عروبة ابن رشد أم إسلامه راح فتح الله خليف وحامد طاهر وحسن حنفي وأحمد عبد الحليم عطبه وغيرهم يؤكدون ويعيدون التأكيد على إسلام ابن رشد.

وهم في ذلك ينحون في تقويم تراث ابن رشد منحى تكامليا لا يقبض على المفارقة من داخل التكامل نفسه. ولا شك أن الجميع يجل ابن رشد ويحترمه.

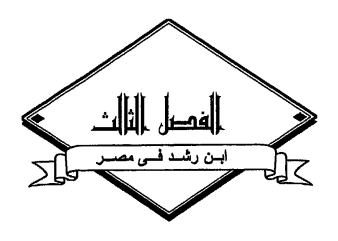
والقضية ليست صيانة المنقول الفلسفي اليوناني. وكذلك هي ليست قضية الفلاسفة المتأغرقين. بل النحو الذي ينحوه أصحاب الإسلام وحيد الجانب وهو منحى مسبوق. فليست هناك نظرة تكاملية أو تقويم للتراث يخلو من المفارقة.

فقد أعادت المدرسة الإسلامية الفلسفية الحديثة في مصرمن مصطفى عبد الرازق إلى علي سامي النشار ومحمد عبد الهادي أبو ريدة، أعادت هذه المدرسة التأكيد على أن المذهب الرشدى ترف عقلى لم يؤثر قط في مجتمع المسلمين أدنى تاثير.

غير أن هناك مفارقة في مفارقة د. مراد وهبة. فتكاد أن تلتقى تصوراته حول ابن رشد والتفسير الأصولي، أليس القول باضطهاد ابن رشد في أمته وتمهيده للتنوير في أوروبا هو تنويع على اللحن الذي عزفه الأستاذ الإمام محمد عبده في "الرسالة" في عبارته "شعاع سطع عليهم من آداب الإسلام"؟

## الهوامش

- ١)حوار حول ابن رشد، المحرر: مراد وهبة، المجلس الأعلى للثقافة، ط١، ١٩٩٥، ص ٨١.
- ٢) نُشر البحث في "مفارقة ابن رشد" مختصراً في أبحاث المؤتمر الدولي الأولى للفلسفة الإسلامية ١٩٨٦ نوفمبر ١٩٧٩ في القاهرة ونشرته جامعة عين شمس في ١٩٨٢ ثم نُشر ثانية في كتاب ابن رشد اشراف وتصدير د. عاطف العراقي، القاهرة، ١٩٩٣ ونشر ثالثة في كتاب "مدخل إلى التنوير"، دار انعالم الثالث، ١٩٩٤.
  - ٣)د. مراد وهبة، مدخل إلى التنوير، دار العالم الثالث، ط١، ١٩٩٤، ص١٣١
    - ٤) المرجع السابق، ص١٣٢
    - ٥) حوار حول ابن رشد، مرجع سبق ذكره، ص١٢٢
      - ٦) المرجع السابق، ص١٢٣
        - ٧) المرجع السابق، ص٢٤
      - ٨) المرجع السابق، ص١١٩
    - ٩)د. مراد وهبة، مدخل الى التنوير، مرجع سبق ذكره، ص١٣٣٠
      - ١٠) المرجع السابق.
      - ١١) حوار حول ابن رشد، مرجع سبق ذكره، ص٤٢
  - ۱۲) ابن رشد، فلسفة ابن رشد، منشورات دار الآفاق الجديدة، بيروت، ط۱، ۱۹۷۸، ص۱۹-۲۰ ص
- ۱۳) ابن رشد والتنوير، المحرران مراد وهبة ومنى أبو سنه، دار الثقافة الجديدة، ط١،



المدخسل الإسلامي

لا شك أن المعاصرين أو الكتاب المحدثين والدارسين والباحثين في ابن رشد والرشدية قد أعادوا قراءة وتحليل فكر ابن رشد لإعادة النظر في الكثير من المسلمات والمقولات الشائعة عنه في محاولة للتعرف عليه من جديد. إلا أن القراءات الجديدة لم تخل قط من الخضوع إلى أيديولوجيات معينة جوهرها الإصرار على الالتزام في التعرف على وجه ابن رشد الحقيقي ومظهرها القراءة الإسلامية والعربية والتنويرية.

فالقراءات الأيديولوجية التي نعرض لها في هذا الفصل تؤكد لا من حيث منطوقها إنما من حيث المسكوت عنه في خطابها على أن عبارة "ابن رشد الحقيقي" أصبحت لا تعنى شيئاً في الخطاب الفلسفي المعاصر، ورغبة بعض الباحثين في الابتعاد عن التأثير الأيديولوجي هي رغبة تريد حجب النتوع بالواحدية.

وليست القراءات الأيديولوجية تسىء فهم ابن رشد إنما هى فهم أحادى الجانب أو وحيد الجانب يقدم نفسه كفهم شمولى، ويقتضى الإنصاف أن نحكم على فكر الفيلسوف كله لا أن نقتطع جانبا منه ونهمل الجوانب الأخرى إلا أن الحكم على فكر الفيلسوف هو بناء على افتراضات وأحكام مسبقة لا يظهرها الباحث بالضرورة وإن كانت الرؤية النقدية كفيلة بذلك.

وتبين القراءات الأيديولوجية وغيرها من القراءات أن ابن رشد له وجوه عديدة وليس وجهاً واحداً. وهذا يقتضى إعادة قراءة ابن رشد قراءة متأنية تأخذ فى عين الاعتبار الأثقال والمسلمات والمقولات والأيديولوجيات القديمة والحديثة والتى شاعت عن ابن رشد، حتى تتضح لنا وجوه ابن رشد العديدة.

تقوم القراءة الإسلامية في جوهرها على أساس فقهي، أي أنها القراءة التي تريد أن تستنبط من الأدلة العقلية الأحكام العملية واجبة التنفيذ. وهي قراءة عقيدية لا فلسفية تماما. وهي تعتبر نفسها تجديداً لعلم الكلام لا تجديدا للفلسفة بالمعنى الحصري للكلمة.

فالفلسفة بالمعنى الضيق كانت قد دخلت إلى اللغة العربية من خلال الترجمة في القرنين الثالث والرابع للهجرة على وجه التحديد. أما ما كان عند العرب قبل

ذلك التاريخ فهو الحكيم. وهذه الحكمة عبارة عن معان عملية بمثابة ثمرات لتجارب الحياة يصوغها أصحابها في صورة كلمات جامعة وأقوال بليغة.

وقد تعثر ميلاد الفيلسوف عندنا بعد وفاة ابن رشد بسبب غيبة نقد الذات المفكرة لنفسها. فإن الإنسان لا يصبح مفكرا إلا إذا راجع نفسه أولا، فنقد الذات هو الطريق الذي يقود إلى صياغة الفكر، وعلى هذا فإن التفكير ليس مرآة تعكس الحقيقة أو تتأملها بل يعنى التفكير أو يقتضى انشطار الذات المفكرة إلى شطرين، شطر ينظر وشطر آخر منظور، يخرج فيه الفكر من نفسه، بداخل نفسه.

وهكذا تكون الذات المفكرة في بدايتها بسيطة ثم تنكسر إلى أن تعود إلى نفسها حيث تقيم إلى جوار نفسها وتعاود الرحلة من جديد. وهكذا إلى غير نهاية، إنه التأسيس الدورى للذات المفكرة لنفسها وبنفسها، وليست العودة أو الرجوع إلا تعبيرا عن طبيعة اللحظة الثالثة، الحاسمة بعد الانكسار.

وهذا يعنى أن المراجعة أو الرجوع لحظة متميزة في مسار التفكير ولا يمثل لحظة الانكسار وحده. والتجديد أو المراجعة أو المعاودة أو الإعادة ليست سوى لحظة لاحقة تأتى بعد الانكسار. أما فكر الفكر، معرفة المعرفة، فهى المحصلة النهائية لفعل الفلسفة نفسها.

ومشكلة العقل في إطاره العربي أو الإسلامي إنه يؤسس نفسه على غيره، على الموضوع، على الشيء لاعلى ذاته. إذ أنه لا يجوز \_ في القراءة الإسلامية \_ للنقد الفلسفي أن يؤسس العقل على ذاته، ومتى كان ذلك محالا ظل انكسار الذات في ذاتها محالا أيضا.

وتتجسد القراءة الإسلامية في أن مقتضيات تأسيس العقل النقدى في الإطار الإسلامي هي الأصل المقصدي. والشريعة هي أصل تفلسف الذات المفكرة أما نموذج السببية اليونانية فيقود \_ في المنظور الإسلامي \_ إلى التشكيك في إطلاقية قدرة الإله المطلقة وافتراض قوى إلهية أخرى تقاسمه تدبير نظام الكون. وبالتالي فما يدعوه القراء الإسلاميون توفيقا أو جمعا ليس إلا وجها من وجوه التلفيق الذي يحافظ على الانفصال والاختلاف الأزلى بين الإسلام واليونان، بين الفلسفة

والشريعة، بين التراث والثورة. وليس هذا تلفيقا وحسب بل هو أيضا تأسيس للذات المفكرة على غيرها، أى تأسيس التعليل الفلسفى على التعليل الشرعى والتدليل الشرعى هو التدليل المتبوع. وأما التدليل الفلسفى فهو التدليل التابع، وبعبارة أخرى، يجمع التدليل الشرعى بين العقل والسمع على حين يظل التدليل الفلسفى تدليلا بدعيا أى قائدا إلى الضلالة.

فى المنظور الإسلامى إذن يقوم النقد الفلسفى على غيره أى على الأصل المقصدى أو على الأصل المقصدى فهو الأساس اللامادى أو القيمة وأما الأصل العملى فهو التشريع. لذا ارتبطت القراءة الإسلامية ارتباطا وثيقا بالقراءة الفقهية للفلسفة وغيرها من العلوم والمعارف الإنسانية.

ويحفظ فقه الفلسفة التأملي، الفوقاني، الوعظى، الشريعة على مقتضاها الإسلامي ويؤول الفلسفة على هذا الأساس وتأويل الفلسفة على مقتضى الشريعة الإسلامية لا يعنى على وجه الإطلاق التوفيق أو الجمع أو التوحيد بين الفلسفة والشريعة وإنما هو يدل على طريق التفريق وهو الطريق الذي يستلزم التغريق بين الفلسفة والشريعة بمعنى أنه يضع ما تختص به الشريعة من أصول في مقابل ما تختص به الفلسفة منها. إنها القطيعة المعرفية بين التدليل والتعليل الفلسفيين وبين الإيمان والعمل الشرعيين، وهي في الوقت نفسه القطيعة المعرفية بين الذات والموضوع. فالانكسار الذي اشتهرت به الفلسفة حتى صار يدخل في حدها والذي يعنى تموضع الذات المفكرة بنفسها داخل نفسها بحيث تنشطر إلى ذات وموضوع يعنى تموضع الذات نفسها.

فالممارسة الفلسفية على وجه العموم تقضى بالاستدلال على انشطار الذات من داخل نفسها وليس من خارج نفسها. ويبقى القبول "للانكسار" الذى هو جوهر الفلسفة معلقاً بقبول هذا الاستدلال، وباستثناء الترجمة الصوفية لم تتموضع الذات المفكرة بداخل ذاتها. والمؤكد أن الافتكار والتفكر والتبصر والاستبصار والاعتبار إعمال للفكر والعقل. لكن إعمال الفكر على هذا النحو لا يقتضى تموضع الذات المفكرة من داخل ذاتها، وإنما يفصل فصلاً تاماً بين قدرة الإله المطلقة وبين الفعل الإنساني التابع بحيث تفوق قدرة الإله المطلق الغيل وأمسا

"الاتكسار" الذي لا ينفى على وجه الإطلاق الأصول القومية للفلسفة فيقضى بالتماثل بين المماثلة والمغايرة من داخل الهذات المفكرة حيث تماثل الذات المفكرة نفسها وتغايرها في آنات متباعدة متقاربة وأما مبدأ القراءة الإسلامية فيقوم في جوهره على المغايرة التامة بين الذات وبين الموضوع حيث تتأمل الذات من الخارج الموضوع، الشيء، إرادة الشارع الإلهي... وليس المرفوض عندنا "إرادة الشارع الإلهي" في ذاته وإنما المرفوض هو القطعية المعرفية التامة بين الذات وبين إطلاقية الإرادة الإلهية. وليس هذا الرفض تأثراً "بالمنقول الفلسفي" وإنما هو رفض نتسمية الأشياء بغير مسمياتها ولا شك ان "الاجتهاد" عمل جليل وليس خطا، بل الخطأ هوالخلط بين أنواع المعرفة وأجناسها المتباينة. والراسخون في العلوم والمعارف والفنون على اختلافها يعلمون خير علم أن "الانكسار" الذاتي أساس عرقية أو قومية أو دينية ولا يعنى ذلك أن "الاجتهاد" وما ارتبط به من علوم عرقية أو قومية أو دينية ولا يعنى أن عرقية أو الذات الإنسانية وإنما يعنى أن ومعارف وفنون وآداب لم يسهم في الكشف عن الذات الإنسانية وإنما يعنى أن هناك اختلافاً في الدرجة بين "المأصول" الإنسانية وإنما يعنى أن هناك اختلافاً في الدرجة بين "المأصول" الإنسانية وإنما يعنى أن

هناك إنن اختلف في الدرجة لا في النوع. أما القراء الإسلاميون فيرون اختلفاً في النوع بين الفلسفة والثقافة الإسلامية، بين الثقافة الغربية والمجتمع المخصوص. لا شك أن الفلسفة تفردت في الإطار الإسلامي، ولا يرجع ذلك إلى الخصوصية الإسلامية بل يرجع إلى جوهر فعل الفلسفة الذي يظل يحمل اسم مبتكره. وليس الاجتهاد كذلك خصوصية إسلامية فقد اجتهد المسيحيون واليهود في تفسير النصوص الدينية والفلسفية.

ومقتضى الاجتهاد هو النظر فيما له صلة بالوجود الأعلى والمقاصد والعمل. أى أن مقتضى الاجتهاد هو استنباط أحكام إرادة الشارع الإلهى من آحاد الأدلمة الواردة في الأصول الشرعية الثابتة ومعرفة الغرض بالأحكام ووجوه تنزيلها على أفعال الإنسان.

وهناك فارق جوهرى بين الشارع الإسلامي وبين الموجود المطلق من ناحية، وبين الحكم الشرعي الإسلامي وبين الحكم الوجودي من ناحية أخرى.

فالشارع والحكم الشرعى مربوطان بنص موجود وجودا موضوعيا مستقلا عن الذات المفكرة على حين لا علاقة للموجود المطلق والحكم الوجودى بنص ثابت بل يتصل الموجود المطلق والحكم الوجودى بتموضع ذاتى في الأساس.

وليس صحيحا أن المقولتين الإسلاميتين تصوران عمليان على حين أن المقولتين اليونانيتين تصوران نظريان، ففى التراث اليوناني تشريع وفى التراث الإسلامي مصدر إنساني للمقصد الإلهى، لكن التشريع اليوناني متبدل أما المصدر الإنساني الإسلامي فقد تخيله الشعراء والصوفية المسلمون، وتصوره من الفلاسفة ابن رشد.

إلا أن القراءة الإسلامية لا ترى هذا التداخل لأنها تنحو فى تقويم التراث منحى تكاملياً دون أن تأخذ فى عين الاعتبار التفاضل بداخل التكامل نفسه. لا ترى المفارقة بداخل التكامل الذى تؤثره.

وهى تقرأ ابن رشد، لكن فى ضوء الغزالى، ورغم أن ابن رشد قد وصل بين الحكمة والشريعة فهى تقول بأن تمزيق التراث قد تم عند أولئك الذين ردوا هذا التوفيق إلى المفارقة وامتنعوا بالتالى عن الدعوة إلى التوفيق بين الفلسفة والشريعة ومن ثم فالنحو الذى تنحوه القراءة الإسلامية فى تقويم الستراث هو منحى مسبوق. لأنه ليست هناك نظرة تكاملية تخلو من التفاضل، ليس هناك اتصال بدون انفصال.

هو منحى مألوف لأنه توسل بأدوات أصولية وغربية على السواء. فاستتباط الأحكام العملية من الأدلة العقلية أداة أصولية من أدوات الفقه، والعمل بالفلسفة نفسها عمل يوناني في أصله.

فقد نشأت الفلسفة وتطورت ولاتزال تتطور بواسطة أعمال الترجمة عن التراث الغربي. على حين كانت العقلانية العملية والشرعية هي القاعدة التي انبني عليها التراث الإسلامي، وقامت الحقيقة الإسلامية على أساس مبدأ اشتمال العمل الديني على العمل السياسي.

وإذا كان البعض قد نقل دون نقد سابق لادوات الغربية فإن القراءة الإسلامية لم تتحول كذلك من النقل إلى النقد. أما العقل الغربي نفسه فقد قام منذ

فجر النهضة الأوروبية الحديثة بنقد أدوات عمله الفكرى قبل النهضة الإسلامية الحديثة بزمن طويل والتى لم تتنقد حتى الآن نقدا جذريا الأسس الأصلية التى قام عليها العقل الإسلامى أو الفكر الإسلامى بل هى تعيد التأكيد من جديد أن النقل هو طريق الخلاص. فاستنباط أحكام شرعية من نص مسبق لا تساؤل أبدا حوله أو حول ما يأتى به.

وكيف ترفض القراءة الإسلامية الانكسار بالمعنى الغربى وهي تشتغل به دون إشارة أو إعادة وهي تستعين بالأدوات المنطقية وتستنبط هذه الأدوات من الخطاب الفاسفي نفسه لا من غيره، فليس من سيبل إلى النظر إلا بالكسار الذات المفكرة في نفسها. إلا أن مهمة القراءة الإسلامية هي وصل أسباب تفكير المتأخرين بأسباب تفكير المتقدمين من فلاسفة الإسلام دون نقد تفكير المتأخرين. وبالتالي فهي تعرض لخواص الفكر الغربي دون ان تتنقد أدواته، فضملا عن أنها تلغى الذات الحية الصانعة للخطاب، وهو إلغاء لا يصيب الذات في ذاتها إنما يطال الذات من حيث كونها ذاتا أصلية وتأسيسية، ذلك أنه بالرغم من فقد الذات مكانها الأصلى تظل قادرة على تأسيس نفسها. وعلى حين تطالب القراءة الإسالمية المفكرين المتأغرقين بنقد الأدوات الغربية قبل الاشتغال بها فإنها لا تمارس النقد نفسه على الأدوات الأصولية أوالغربية التي تستعملها وهي لا تريد أن تمارس مثل هذا النقد لأن نقد العقل هو نقد للعقل بواسطة العقل وإثبات للعقل بواسطة نقدية، فيكون نقد العقل متوقفا على العقل كما يكون العقل متوقفا على نقد العقل. فيدور الناقد والمنقود أحدهما على الآخر. بينما لا يستقيم العقل في القراءة الإسلامية إلا بإقحام الشريعة. بعبارة أخرى، تتفرع قواعد العقل على أصول كلية وقيم عامة تتوجه بها، ولا يمكن لهذه الأصول - في المنظور الإسلامي - أن يستمدها العقل من نفسه، وحيث إن العقل لا يؤسس نفسه فهو لا ينتقد أدواته ويطالب بها غيره.

وهكذا تؤسس القراءة الإسلامية العقل على غير مبادئ العقل، مما يحول دون نقد الأدوات الذاتية، العقلية، ونقد المبادئ الأساسية هو مجاوزة العقل إلى تأسيس العقل من دون نقد مسبق، ومجاوزة العقل هو حال الشيء الذي له انشغال بالعقل من حيث إرادة تكميلية بطور إدراكي يعلوه فيما لا يصل إليه العقل أو لا يقدر عليه.

وبالتالى يوجب تأسيس العقل للخروج عن العقل دون مخاصمته أو محايدته. إنه خروج إلى طور فى الإدراك يفوق طور العقل، فيكون وجوده أنفع للعقل من عدمه، بحيث يتعين أن نعتبره اعتباراً؛ فلنسأل إذن: كيف يمكن للعقل أن يخرج عن طوره خروجاً يعلو به، حتى يكون لنقده سند يرجع إليه وحد لا يتعداه؟

ولا شك أن هناك حداً يُقيد العقل. لكن هل يقيد العقل نفسه أم يُقيد بغيره؟ وإذا كان القيد يعنى "الوصل بين ما تفرق" فإن الوصل والتفريق من صنع العقل، وأما الحديث عن قيد العقيدة الدينية فهو قيد يخرج عن وعلى مجموع العلاقات التى قد يكتشفها العقل، فقيد العقيدة الدينية ليس قيداً داخلاً في حد العقل، وهو ليس علاقة تقيمها العقيدة الدينية، إنما العقيدة الدينية إدراك يفوق طور العقل ويعلو عليه ويجاوزه، وهذا التفوق والعلو والمجاوزة علاقات لا يكتشفها العقل وإنما تأتيه من فوقه. وعلى هذا المبدأ ليس على العقل أن يخوض في كل شيء. كما ليس عليه أن يختار طريقه.

إذن نحن أمام مفارقة عجيبة، من ناحية تطالب القراءة الإسلامية الغير بنقد الأدوات سلفاً، ثم تُظهر أن ممارسة نقد العقل ضيقت العقل، ما العمل؟ أيقوم العقل بنقد أدواته بنفسه حتى يؤسس لذاته أم يتأسس العقل أصلاً على العمل الأخلاقى أو على العقيدة الدينية؟

يؤسس العقل على ذاته دون أن يعقلن كل شيء سواء أكان هذا الشيء أسطورياً أو عبادة وثنية أو شريعة منزلة، وبالتسالي نستطيع أن نطالب بالنقد والاشتغال بالاعتراض على الآليات الاستهلاكية وامتحان كفايتها الوصفية والتفسيرية واختبار التوافق بين المجالات والنطاقات المعرفية المختلفة، وعدم التسليم بمبدأ تأسيس العقل على ذاته هو يجعل القراءة الإسلامية لغيرها قراءة تفتقر إلى التماسك المنطقي، بل إن نفي مبدأ تأسيس العقل على ذاته هو أساس النظرة الفقهية للفلسفة، والتأسيس الفقهي عبارة عن إقامة العقل على أسس مخصوصة ترفع بناءه فيكون التأسيس الفقهي هو إقامة العقل على أصول مستقلة يتفرع عليها غيرها ولا تتفرع هي على غيرها، وهو تأسيس يلزم المتفلسف أن يلجأ إلى حقائق أولية مستقلة عن تفكيره.

وإذا صبح "مصطلح اللاهوتي ـ الميتافيزيقي" "العقل الإسلامي" فقد سلك "العقل الإسلامي" طريق تأسيس نفسه بالمغايرة، وبدا له تأسيس نفسه على غيره أبلغ من تأسيس نفسه على نفسه في طريق المماثلة مما حال دون تحقيق العقل لنفسه ككيان مستقل بذاته. أما الفلسفة في ذاتها ـ سواء أكانت يونانية أو غير يونانية \_ فهي تقتضي من حيث جوهرها وأسسها الأصلى أن تسلك طريق تأسيس العقل بالمماثلة، ولذلك فصل ابن رشد المقال وقرر ما بين الشريعة والحكمة من "الاتصال". أما النظر الفقهي فقد أخذ بطريق المغايرة،

وإذا كانت الفلسفة قد أخذت تشق طريق المغايرة فإن ذلك قد تم من داخل تماثل الذات المفكرة لنفسها، ذلك أن المماثلة هي أساس العمل في الفلسفة، حتى أصبحت "أصلا" تفرعت عليه أغلب التحديدات والتقريرات التي ارتبطت بالممارسة الفلسفية، وقد نفذ هذا الطريق نفوذا جعلها لا تعرف إلا به.

فالذات تشق طريق المغايرة، فإن ذلك قد تم من داخل تماثل الذات المفكرة لنفسها، ذلك أن المماثلة قد اتسع العمل بها في الفلسفة حتى صارت أصلاً تفرعت عليه أغلب التحديدات والتقريرات التي اشتهرت بها الممارسة الفلسفية، بحيث يجوز القول بأن هذا الطريق نفذ في الفلسفة نفوذا جعلها لا تعرف إلا به أو بآثاره. وقد لجأت المماثلة إلى المغايرة من داخلها لا من خارجها، وعلى سبيل المثال، فإن السائنا" في نظرية يوهان فيشت الفيلسوف الألماني الحديث هي نفى للأنا من داخل الأنا، أي أن الأنا هي التي تنفى نفسها بنفسها.

وأما الأنا الإسلامية فهى بالنسبة لنفسها ظلت غيراً، ضداً وإذا كان فلاسفة الغرب قد ضموا المغايرة إلى تماثل الذات بداخل نفسها فإن الفقهاء قد آثروا طريق المغايرة وحدها، وعلى سبيل المثال يجعلون من تحصيل المعرفة أمراً لا تقوم به الذات المفكرة بمفردها وإنما تشترك فيه الجماعة، فالذات موصولة بالذوات وبما ينشأ بينها من علاقات التعامل والتفاعل والعمل بالمعانى المشتركة من منطلق الشعور ببالغ فائدتها وبضرورة اعتبار وجودها، فقد قام فى الثقافة الإسلامية الاختلاف والاتفاق الجماعيين في أخص مظاهرها المعرفية مقام الصدق والكذب البرهانيين اليونانيين القدامى والشاهد على ذلك ما عرفته من ألوان التحاور وأشكال

التناظر بين مختلف الفتات والأفراد، وما تضمنته من مجالس مأثورة ومناظرات مشهورة جمعت بين متحاورين اختلفوا في اتجاهاتهم واختصاصاتهم، كأنصا الحقيقة فيها لا تظهر إلا في الجماعة، ولا يكاد يظفريها الواحد حتى يحتاج إلى الشهادة من غيره. والعجيب أن اعتماد الحوار في طلب الحقيقة يجعل الفقه متسقاً مع "أهل الجداية" من فلاسفة الغرب، ومع هذا يرفض الفقيه فكرهم، أو هو يصرح بذلك، لكن إذا كان "أهل الجدلية" لهم تصور سياسي من وراء الجدل فإن "لأصول الحوار" أيضا أصولا سياسية وإن أرادت تجديد علم الكلم، فاعتماد الحوار في طلب الحقيقة إنما هو اعتماد سياسي، وإذا كانت الحقيقة من نصيب جماعة محدودة يعيش أفرادها في اتصال بعضهم ببعض فهي حقيقية إلى جانب كونها فكرية فهي مقترنة أيضا بالسياسي.

ذلك أن "الممارسة السياسية" تعارض العقل اليونانى بالفعل العملى. فالصفة التي غلبت في الممارسة الإسلامية على تصور أهلها للإله، هو أنه "الفاعل"، وليس أنه العاقل، حتى نسبت إليه الأفعال جميعها على طريق الحقيقة ونسبت إليه الأفعال جميعها على طريق المجاز.

وحيث توسل الفكر الفلسفى فى تحديد أخص الصفات الإلهية بمقولة نظرية مجردة، بل هى أم المقولات المجردة، وهى "العقل"، فقد توسل أهل الفكر الإسلامى فى ذلك بمقولة عملية مسددة، بل هى أم المقولات وهى "الفعل" ومعروف أن العقل حقيقة مجردة لا تُعلم إلا بآثارها، بينما العمل حقيقة تُعلم بذاتها وبآثارها معاً، والعقل المجرد كذلك حقيقة ضيقة فى المنظور الإسلامى.

وحاول د. فتح الله خليف ود. حامد طاهر ود. حسن حنفى ود. أحمد عبد الحليم عطية وغيرهم من الأساتذة والدكائرة والمفكرين أن يردوا مجال النذات المفكرة إلى مجال الأصل الدينى الإسلامى وكأن العقل بين جاز هذا المصطلح اللاهوتى بيا الإسلامى لم يتحقق إلا بفضل الدين، فقد كتب د. فتح الله خليف يقول إن إنتاج ابن رشد الفكرى قد اظهر تحت ظل المدنية الإسلامية، تلك المدنية التى تقبلت هذا النوع من التفكير ونقلته إلى لغتها وشاركت فيه. إن الحضارة الإسلامية التى أحاطت بهذا الإنتاج، أى بإنتاج هذه الفلسفة كانت عاملا كبيراً فى تطور هذه الفلسفة "(۱) كذلك كتب د. حامد طاهر يقول إن ابن رشد هو من أهم فقهاء المسلمين (۲). وقال

د.حسن حنفي "إن ابن رشد لا يشرح أرسطو بل يقرؤه. فأرسطو الموضوعي لا وجود له إلا من خلال القراءة، كل شرح قراءة تضع الوافد في إطار الموروث"("). وأخيراً، قال د. عبد الحليم عطية: "إن مجرد إثارة السؤال حول عروبة أو إسلام ابن رشد هي محاولة تريد نزع الهوية الإسلامية"(أ). هذا وإن يتعارض هذا القول أو الدفاع مع البحث الفريد الذي قدمه د. عبد الحليم عطية ضمن العدد الخاص "ابن رشد والذات العقلاني في الشرق والغرب" تحت عنوان "ملحظات أولية حول وضعية المرأة عند ابن رشد". فهي وقفة نادرة في الدراسات المختلفة حول ابن رشد ودفاع عن مساواة طبيعة المرأة وطبيعة الرجل.

إلا ان القراءة الإسلامية لابن رشد تقول بالتكامل الدينى على حين تتعارض من داخلها وبينها وبين عوامل أخرى حديثة كالدفاع عن مساواة طبيعة المرأة وطبيعة الرجل.

فقد أراد ابن رشد أن يصون التراث اليونانى الأرسطى وأن يجزئ عن غير وعى النظر إلى التراث الإسلامى. ونزع إلى "تخليص" تصانيف العلوم مما يظن أنه لا يدخل فيها من الأبواب أو لا يرقى إلى مرتبة أقوال أصحابها من الراسخين.

كذلك فصل ابن رشد بين المنطق وبين أصول الفقه من ناحية، وبين علم أصول الفقه وبين العلوم الإسلامية؛ من ناحية أخرى، وجرد علم أصول الفقه من علم الكلام والفروع الفقهية واللغوية والنحوية، وذلك بسبب "الحجة التربوية". فالعلوم لا تتعلم دفعة واحدة وإنما واحداً واحداً. ومن أراد أن يتعلم أشياء أكثر من واحد في وقت واحد لا يمكنه أن يتعلم ولا واحداً منها. ويرجع التجريد أيضاً إلى "حجة علمية". فالعلوم صناعات ومقتضى الصناعة أن تكون مستقلة الموضوع ومضبوطة المنهج، وسبب العزل الذي قام به ابن رشد هو أيضاً أن العلم عنده مستويان اثنان، مستوى عريض ومستوى ضيق، وأما المعنى العريض للعلم فهو يشمل كل المسائل القريبة والبعيدة التي تدخل فيه، وأما المعنى الضيق فهو لا يشمل إلا ما استوفى الشرطين المتكاملين اللذين هما الشرط الضرورى: لا تحصيل علمي بدون تحصيل مخصوص للمسائل الداخلية فيه. والشرط الكافى هو متى حُصلً هذا القدر، ولا يستطيع القدر عن المسائل صمح ادعاء تحصيل العلم الذي يدخل فيه هذ القدر، ولا يستطيع

احد أن ينفى ما يحمله التفريق الرشدى بين العلوم من فوائد في نظرية المعرفة وفي تصور التداخل المعرفي، وهو الأساس النظرى لإمكان انفصال العقل، على العموم، انفصالاً كلياً عن العقيدة.

فبموجب أجناس موضوعاتها لا يمكن أن تمد بعض العلوم بعضها لا من حيث عناصرها ولا من حيث خصائص هذه العناصر وعلاقاتها، ومن ثم لا يرفض ابن رشد تكامل العلوم وشمولها بل يفصل بينها فصلا موضوعيا ويماثل بينها مماثلة شكلية هي مماثلة البراهين، فالبرهان هو الشكل الأتم لأشكال العلم المختلفة.

والواقع أن فلاسفة المشرق والمغرب قد سلكوا قبل ابن رشد والغزالي مسالك أربعة:

## ١\_ طريق الرد

- (أ) طريق رد الفلسفة (فرع) إلى الشريعة (أصل).
- (ب) طريق رد الشريعة (فرع) إلى الفلسفة (أصل).

## ٧\_ طريق المقابلة

- (١) المطابقة بين الشريعة (أصل) والحكمة (أصل): أوصاف واحدة.
- (ب) المعارضة بين الشريعة (أصل) والحكمة (أصل)، أوصاف متعارضة.

وإذا كان ابن رشد يرد الفلسفة إلى الشريعة فإنه فى الوقت نفسه يجعل الحكمة أصلاً مستقلاً بذاته مداره "المجاز" والشريعة والحكمة أصلان مستقلان يتطابقان أحيانا وحينما يتعارضان تلجأ الحكمة إلى "التأويل" بالمجاز وهذا الفهم التداخل / التخارج ترفضه القراءة الأصولية، فلا شك أن ابن رشد حكفيلسوف مسلم على الأصل الشرعى، إلا أن الواحد عنده يزدوج إلى أصلين الثين يتجه الأصل الآخر الحكمة على الحكمة الله الناويل بالمجاز.

والقضية ليست دمج أو فصل دوائر المعرفة المختلفة بعضها عن بعض إنسا القضية الجوهرية هي مقياس الوحدة المعرفية، فالمقياس عند ابن رشد هو البرهان،

ولا يعنى ذلك التغريب اليونانى أو تجزئ اللغة العربية، صحيح أن ابن رشد كان خير من عمل بما علم من كتب أرسطو، لكن هل يعنى ذلك أنه لم يتقيد بالقيم العملية لمجال التداول الأصلى الإسلامى والعربى؟ ألم يأخذ بالطريق العملى قط؟

قام ابن رشد بالمقتضى العملى للمحدد اللغوى لمجال التداول، استعمل اللغة العربية، ودخل فى تقويم عبارتها الفلسفية، وقام بالمقتضى نفسه للمحدد العقدى لهذا المجال، فقد ألف فى الفقه وأصول الفقه، وقام بالمقتضى العملى للمحدد المعرفى لمجال التداول، وكان "موسوعيا" فكيف يغيب عنه مبدأ التداخل المعرفى؟

تريد القراءة الإسلامية أن تكون الخصوصية المعرفية للثقافة الإسلامية العربية وقفا على بعض المفكرين دون غيرهم من العلماء العرب والمسلمين. كيف تتداخل المعارف عند ابن رشد في الشكل وحده والشكل نفسه يحمل محتويات ومضامين وتصورات وأحكاماً؟ كيف تتداخل المعارف تداخلاً شكليا محدوداً، مقصوراً، والآليات تؤسس مدار الخطاب الفلسفي وتثبت القضايا والمسائل؟

إن تداخل المعارف عند ابن رشد يخص الشكل المعرفى ويخص محتواها أيضاً، فقد صاغ ابن رشد "خطاباً" ويتمتع هذا الخطاب "ببنى" لكن إذا كانت هذه البنى "أصلية"، فهى لابد أن لا تتبدل. وبالتالى فهى لا تتصل بالمحتوى. وما يسميه البعض "التداخل الخارجى" ليس تداخلاً، إنما القراءة الأصولية هى التى تقود إلى التخارج دون التداخل. وهذا ما هو مطلوب، أى أن الهدف هو إخراج ابن رشد من مجال الخصوصية المعرفية للثقافة الإسلامية العربية فى حال قوله باستقلال الحكمة الأصلية عن العقيدة وإدخاله حظيرة الإسلام فى حال قوله برد الفلسفية (الفرع) إلى الشريعة (الأصل)، والتداخل البنيوى كالتداخل الخارجى ليس تداخلاً، لأنه يفترض سلفا أن طرفى المعادلة مستقلان الواحد عن الآخر.

وقد اجتهد فتح الله خليف وحامد طاهر وحسن حنفي وأحمد عبد الحليم عطية في رد مجال الذات المفكرة إلى مجال الأصل الديني والإسلامي، كذلك قالت زينب الخضيرى: "ولولا أن للإسلام خصوصية ما كان يسمح بأن تكون هناك فلسفة "(٥). وهي بذلك ترد أيضاً الفلسفة (فرع) إلى الشريعة (أصل) ويؤكد

عبد المعطى بيومي: "بعض الفلاسفة لا يكتفى بالنتائج التى يتوصل إليها بعقله الحر بل يمضى خطوة أخرى وربما قدما فى مقارنة هذه النتائج التى حصل عليها بعقله مع عقائد الدين أو مقررات المجتمع فتكسب فلسفته هوية جديدة"(١). وفى إطار المعنى نفسه يتساءل فيصل بدير ما إذا كان ممكنا وضع "رأس المال" فى إطار "يكون متسقاً مع فلسفة الإسلام فى هذا الصدد"(١). ويرى "أن ابن رشد فيلسوف إسلامى فى المقام الأول وأن فلسفته إسلامية لا عربية"(١). اما حسن الشافعي فلا يرى إن هناك مشكلة لأن "الاعتراف بدور العقل هو الطابع العام الفكر الإسلامى"(١). كذلك يرى فيصل عوف أن عاطف العراقي ومراد وهبة قد أغفلا "الاتجاه الديني عند ابن رشد، وكان من الواجب معالجة الاتجاه العقلي عند ابن رشد جنبا إلى جنب مع اتجاهه الديني"(١).

فأى عرض ـ من منظور فيصل عون ـ لفلسفة ابن رشد يسقط الجانب الديني أو الميتافيزيقي "من أجل توظيفها لأهداف معينة خطأ تاريخي"(١١).

وكان حامد طاهر قد أوضح إسلام ابن رشد الجوهرى في بحثه عن "قضية العلاقة بين الفلسفة والدين لدى ابن تومرت وابن رشد "ضمن كتاب د. عاطف العراقي التذكاري الذي صدر عن المجلس الأعلى للثقافة عام ١٩٩٣. فبفضل ابن رشد" "بلغت الفلسفة الإسلامية أقصى تطور لها في العهد القديم" (١٢) على حد تعبير د. حامد طاهر.

ويعد ابن رشد " من أبرز فلاسفة المسلمين" (١٣). وبتعريف ابن رشد الفلسفة بأنها النظر في الموجودات من جهة دلالتها على الصانع تبلور تصور "الفلسفة الإسلامية" في منظور د. حامد طاهر وأصبح الفلسفة الإسلامية إطارها الخاص. لكن من أين أتى د. حامد طاهر بأن الفلسفة الإغريقية على وجه العموم وبأن فلسفة أرسطو طاليس على وجه الخصوص فلسفة إلحادية تخلو من فكرة الله؟ وما علاقة الفلسفة الاشتراكية بتعدد الآلهة عند الثنوية والديانات الشرقية القديمة؟ وإذا افترضنا جدلاً أن فلسفة إبن رشد " فلسفة " توحيدية "كيف نفسر تصور ابن رشد "الحقيقة المزدوجة "؟ وإذا كان ابن رشد يؤمن بالله فهو يؤمن كذلك بالعقل، وليست قضيته الثبات وجود خالق الكون بقدرما هي تأويل النص من طريق المجاز في حال

تعارض الشرع والفلسفة، وكيف تكون "الفلسفة الإسلامية" أسلوباً في البحث فقط دون تقديم أو بناء مذهب؟ هل تقتصر "الفلسفة الإسلامية" على شكل المعرفة؟ وحتى ولو كانت مقصورة على شكل المعرفة فشكل المعرفة يحمل محتوى معرفياً، ما هو إذن السر وراء قصر "الفلسفة الإسلامية" على كونها منهجاً في الاستدلال؟ فمجرد النظر في الموجودات من حيث كونها دالة على الصانع يدل على محتوى معين هو المحتوى الديني، فكيف نفصل بين شكل المعرفة القياسية وبين محتوى المعرفة الدينية؟ هل تظل الشريعة "إسلامية" الطابع بعد ما ننعتها بأنها في المقام الأول "شريعة العقل"؟

قبل أن نغوص في هذه الأسئلة لابد من الإشارة إلى مجموعة المشكلات التي تثيرها قراءة د. زنيب محمود الخضيرى "لمشروع ابن رشد الإسلامي" فسي الكتاب التذكارى نفسه الذى أشرف عليه د. عاطف العراقي. فبحث د. زنيب محمسود الخضيرى يثير المشكلات أكثر مما يجيب على سؤال ابن رشد، وهي المشكلات المختلفة عن تلك التي يثيرها كتابها "أثر ابن رشد في فلسفة العصور الوسطي" (١٩٩٣). كيف يكون مشروع ابن رشد إسلامياً ومتعدداً في وقت واحد؟ كيف لم يعن إرنست رينان بابن رشد في كتابه عن "ابن رشد والرشدية" (١٨٦١)؟ كيف يفقد فيلسوف من عيار ابن رشد "كل قيمة" في الغرب؟ قد يصبح لا يؤثر. لكن هل يعنى عدم التأثير \_ إذا صحت هذه الأطروحة \_ فقد كل قيمة؟ وهـل يمكن الوقوف على "الرشدية" بعزلها عن "ابن رشد"؟ "ومن العجيب أن هذه الرؤية التي ترى ابن رشد فيلسوفا مسلما ابن مرحلة تاريخية وحضارية معينة وليس فيلسوفا معلقاً في فضاء العقلانية الصارمة المقطوعة الصلة بالزمان والمكان، من العجيب أن هذه الرؤية هي التي تسود اليوم سواء بين الباحثين الغربيين أو العرب خاصة مع بروز الجانب السياسي للإسلام مع السبعينيات ووضوح عمق فاعليته"(١١). وبحث د. زنيب محمود الخضيري هو جزء من هذه الظاهرة وليس خرقاً لها، وبالتالي فتعجبها لا أساس له من الصحة، فهي تقول في صدر البحث إن قضية الصلة التي تربط الفلسفة بالدين عند ابن رشد "قضية مرتبطة بشدة بالجانب السياسي للإسلام"<sup>(١٥)</sup>. وقد أصلت د. زنيب محمود الخضيرى رؤية الإسلام السياسى لابن رشد بالإحالة إلى د. محمود قاسم حيث حمل على عاتقه تبرئة ابن رشد من "هجمات" المستشرقين، وتحيل كذلك إلى د. حسن حنفى، أما إحالتها إلى د. عاطف العراقى فغير منطقية، لأنه يميل إلى التأكيد على عروية ابن رشد، فقد أسمى الكتاب التذكاري ... الذى شاركت هى فيه ... الفيلسوف ابن رشد باسم "المفكر العربى". وهو يعتبر نفسه أستاذاً للفلسفة العربية لا للفلسفة الإسلامية. أما قراءة د. زنيب محمود الخضيرى فهى مرتبطة بالتطور العام الذى طرأ على البحث الفلسفى مع تصاعد المد السياسى للإسلام. فقد بدل هذا المد الإهتمامات الفلسفية تبدلاً معيناً، وساد الاعتقاد فى الهوية الإسلامية الخالصة لفلسفة ابن رشد أن عقلانيته لم تكن هدفا اللذين كانا يمران بأزمة خانقة وإن لم تات بثمارها المرجوة"(١٦). ورأى د. زنيب النفيلسوف المسلم الذى عانى من أزمة حضارية التى انخنت سمات خاصة فى الفيلسوف المسلم الذى عانى من أزمة حضارية التى انخنت سمات خاصة فى الفيلسوف المسلم الذى عانى من أزمة حضارية التى انخنت سمات خاصة فى بلاده. ورأى أن من واجبه أن يشارك فى حل الأزمة الحضارية الإسلامية الإسلامية.

وتعيد د. زنيب محمود الخضيرى التأكيد على ما سبق أن قال به د. حامد طاهر وهو أن ابن رشد لم يقتبس المذهب إنما اقتبس المنهج من اليونان خاصة آرسطو. "وحماسه للفلسفة في شكلها الأرسطى لم يكن حماسا لنظرياتها ولحقائقها، وإنما هو حماس لمناهجها وقوامها العقل. والمنهج عام والنظريات خاصة متغيرة من فيلسوف لآخر ومن عصر لغيره. وأكبر دليل على هذا ذهابه إلى الحقيقة لايكتشفها فيلسوف واحد إنما هى بناء تشارك في إقامته وتعديله عقول الفلاسفة على مر العصور. وهذه الفكرة الأساسية في فكر ابن رشد أي اعتبار الفلسفة أساسا منهجاً وليس مذهبا مكونا من مجموعة من الحقائق، تلك الفكرة التي لا يصرح بها في عبارات واضحة وإن كانت هي الأساس المباطن لكل مذهبه — هي حجر الزاوية لكل مشروعه الفلسفي، وهي التي تميزه عن الفلاسفة المسلمين السابقين عليه اعتبروا الفلسفة \_ اساسا \_ مذهبا وليس منهجاً. وعندما ذهب ابن رشد إلى أن

أرسطو قد جاء بالحق كله فقد فعل ذلك في حقيقة الأمر لأنه نظر للعلم الأول على أنه، في المقام الأول، صاحب المنطق الصارم والمنهج الذي لا يغيب واللذين يوصلان كل ملتزم بهما إلى نفس الحقائق التي توصل إليها أرسطو "(١٧). وهذه الفكرة الأساسية التي تأخذ بالمنهج دون المذهب هي الفكرة الأساسية في الطريقة التقليدية للتفكير عند د. زينب محمود الخضيرى وغيرها من الباحثين المعاصرين في حقل الفلسفة والعلوم الإنسانية، وهي الفكرة التي تفصل - أو ترى أنها تستطيع أن تفصل \_ بين المذهب والمنهج على حين اثبتت فاسفة العلوم المعاصرة \_ خصوصاً عند الفياسوف بول فيير آبند أن منهجيات العلم قد فشلت في إعطاء الخطوط القائدة التي تخدم العلماء وترشدهم في نشاطاتهم. ويؤكد بول فيير آبند أنه من العبث أن نأمل في اخترال العلم إلى بعض القواعد المنهجية البسيطة نتيجة تعقد تاريخ العلم. (١٧) وبالتالي ليس هناك سوى المذاهب والفرق والأراء وهذه خاصية الفكر الديني (علم الكلام وعلم الفقه) والفكر العلمي على السواء. فقد انقسم المفكرون مثلما انقسم العلماء ولم يتفقوا قط في الرأى، ومن ثم اقتبس ابن رشد جانباً أو جوانب متعددة من مذهب أرسطو، وليس المقصود بالمذهب دين أرسطو أو ملته إنما المقصود هو سؤال أرسطو كسؤال الأنطولوجيا، وسؤال الانطولوجيا هو سؤال: ما الموجود؟

إلا أن د. زنيب الخصيرى تقرأ ابن رشد قراءة عقيدية أو عقدية وتريد الخلاص من التعدد الذى هو جوهر الفكر والعلم معا وترجع الصراع بين العقيدة والفلسفة إلى الصراع الذاتى، الشخصى والخاص بطريقة كل واحد فى "التصديق" في صحة هذه العقيدة أو تلك. إنها قراءة يحكمها الصراع العقائدى بين الإسلام والمسيحية، الحروب الصليبية: يضع "فصل المقال" و"الكشف عن مناهج الأدلة"حلولاً واضحة إسلامية الطابع لايستطيع العقل الغربي المسيحي قبولها لأنها آنية من عند غير المسيحيين ال "GENTILES" (١١).

ولم يكن في مقدور الفكر اليوناني .. من منظور د. زينب الخضيرى .. أن يخطو الخطوة الأصيلة نحو التفرقة بين العقيدة وتأويل العقيدة لأن الفكر اليوناني

فكر يخلو من "عقيدة سماوية" وهو المنظور الاستشراقي معكوساً: من العقيدة أساس الانحطاط (الاستشراق) إلى العقيدة أساس الازدهار الجديد.

لم يقتبس ابن رشد منهج أرسطو لأن منهج أرسطو تركه صاحبه في حالة دقيقة. صحيح أنه نظر لمثال المعرفة المطلقة \_ الشكل الأول من البرهان \_ على أساس من الجواهر والمبادئ، إلا أن إدراك المبادئ ظل أمراً مشكوكاً فيه، أي أنه لم يؤسس البرهان على مبادئ كيف يرتبط العلم والبرهان. لكن كيف تكون مبادئ البرهان معلومة؟ أي ملكة هي عارفة بالمبادئ؟ "أترى القوة التي بها يعلم الشيء بالبرهان هي القوة بعينها التي بها تعلم مبادئ البرهان أم هي غيرها، وأترى مبادئ البرهان والأشياء التي تعلم بالبرهان كلاهما يعلمان بالبرهان أم أن أحدهما يعلم بالبرهان والآخر له قوة أخرى يعلم بها. ومبدأ هذا النظر أن نفحص أولاً هل هذه المعقولات الأول التي هي لنا صور وملكات هي حاصلة لنا من أول وجودنا لكنا كاننا ناسون لها وغير ذاكرين أم هي حادثة فينا بعد ما لم تكن. لكن كونها حاصلة لنا من أول الأمر ونحن ناسون لها يلحقه أمر شنيع، وهو أن نكون مقتنعين بعلوم أشد تحصيلا ووثق من علوم البرهان ونحن ناسون لها. لكن إذا وضعنا استفادتنا إياها إنما يكون بآخرة فكيف يصبح هذا الوضيع مع وضعنا أن كل ما نعلمه ونتعلمه إنما يكون بمعرفة متقدمة، فيلزم على هذا أن تكون مبادئ البرهان تبين ببرهان، وذلك مستحيل"(١٩). ويقول إن هذه المبادئ إنما تحصل لنا عن طريق العقل الذي هو ميدأ المبادئ.

وبالتالى يفترض أرسطو "العقل" حتى يصبح العلم ممكناً، وهو افتراض ملكة عارفة من ملكات النفس البشرية، أى أنه افتراض ذاتى لا يؤسس العلم تأسيساً موضوعيا، ضرورياً، حتمياً، وبالتالى لا يقوم العلم على منهج إنما يقوم على افتراض عَرَضى.

أما من جهة المذهب فهو ليس مذهباً الحادياً بل هو مذهب أنطولوجيدور حول سؤال: ما الموجود؟ كما يقول ابن رشد في مستهل "فصل المقال" إنه النظر في "الموجودات" وعلى سؤال: ما الموجود؟ يجيب أرسطو إجابات متعددة. كما أن ابن رشد ينظر في "الموجودات" المتعددة لا في الموجود الواحد. ومن بين إجابات

أرسطو على سؤال: ما الموجود القول بأن الـ ENS أو الـ ON يحملان معاني متعددة بمعنى أن الموجود ينظر فيه تبعا للمقولات أو صور الحمل. فقد يبدل الموجود إما على "جوهر" وإما على "كم" وإما على "كيف" وإما على "إضافة" وإما على "أين" وإما على "متى" وإما على "موضوع" وإما على "أن يكون له" وإما على "يفعل" وإما على "ينفعل". لكن الدلالة الأولى والأساسية من بين كل هذه الدلالات على الموجود هي دلالة الـ "OUSIA" "الجوهري". بعبارة أخرى، الوجود أو الموجود ملتبس عند أرسطو وإن كانت كل دلالات الموجود تنطبق على حد وحيد. فالجوهر هو ال "PROS-EN LOGOHENON"، أي أول معانى الموجود.

وبدون جوهر لا يوجد شيء، ولا يوجد شيء بدون الجوهر، فالجوهر هو أساس الكم والكيف والإضافة وغيرها من المقولات. بدون الجوهر لا توجد "موجودات". ومن ثم فالجوهر هو شرط وجود المقولات الأخرى كلها، ويتحول السؤال إذن من السؤال عن الموجود إلى السؤال عن الجوهر. وينقسم السؤال عن الجوهر بدوره إلى قسمين، وأما القسم الأول من السؤال فهو السؤال عن تعدد الجواهر. فالعد يتضمن الجواهر الحسية إلى جانب الجواهر الأخرى التي يسميها البعض على غرار أفلاطون الصور EIDEA أو الموجودات الرياضية ويسميها البعض الآخر الأجزاء وعناصر الأشياء الحسية على غرار الذريين.

إلا أن السؤال الأساسى بالنسبة لأرسطو هو: هل توجد أم لا توجد جواهر خارج الأشياء المحسوسة؟ وهذا السؤال هو شرط تحليلات أرسطو حول اللاهوت. أين الإلحاد إذن الذى تسلل إلى فلسفة ابن رشد؟

بعد مساهمتها في الكتاب التذكاري حول ابن رشد تحت إشراف د. عاطف العراقي في عام ١٩٩٣، ساهمت د. زينب محمود الخضيري في العدد الخاص لمجلة البلاغة المقارنة (ألف) العدد السادس عشر (١٩٩٦) ببحث عن ابن رشد بين التعددية وبين الوحدانية تعيد فيه التأكيد على أنه لا يمكن فهم مذهب ابن رشد إلا إذا وضعناه في سياقه العقائدي. وهي تؤكد القناعة السابقة دون أن توضيح "قناعة جديدة". بل يمثل بحث "ابن رشد بين التعددية والوحدانية" (١٩٩٦) تجنيراً لبحث "مشروع ابن رشد الإسلامي والغرب" (١٩٩٣). فهي تستخلص من تلخيص ابن رشد "المستصفى من علم الأصول" للغزالي أن ابن رشد "كان في شبابه يميل رشد "المستصفى من علم الأصول" للغزالي أن ابن رشد "كان في شبابه يميل

للغزالي"(٢٠). إلا أن "المستصفى" ألفه الغزالى بعد رحلته التى اعتزل فيها وتصوف، أى أنه كتاب لا يمثل الغزالى المفكر المتصلب. ولا شك أن ابن رشد قد تحول فى حياته الفكرية. لكن هل نستخلص من ذلك أنه كانت لديه عدة مشاريع فكرية وليس مشروعاً واحدًا يتطور مع الزمن؟ ليس عند ابن رشد مشروعان إنما عنده مشروع واحد يتعدد مع تعدد زاوية النظر، وليس القول بواحدية المشروع قولا متصلباً إنما ينبع ذلك من "الوحدة الفكرية" و"التجانس الفكرى" لإضافة ابن رشد النظرية. فتعدد المشاريع يعنى تفتيت ابن رشد إلى مجموعة متضاربة من الآراء الذاتية المتناقضة فيما بينها، ويعنى مصطلح "المشروع" أن ابن رشد يجمع بين الآراء في نسق واحد ونمط واحد، ولا يمثل التلخيص الذي قام به ابن رشد مشروعا إنما يمثل أداة من أدوات التحليل الضرورية لكل باحث، أما الموضوعية فلها مقاييس أخرى لا تقتصر على المختصرات والجوامع والتلاخيص، ومن بين هذه المقاييس مقياس "التوحيد" بين المعارف والعلوم والقنون والآداب، وهو أهم المقاييس على وجه الإطلاق.

والواقع أن بحث د. زنيب الخضيرى يبتغى القضاء على أطروحة "ابن رشد الأرسطى الخالص" ورد الفلسفة إلى الشريعة. ورغم رفضها للاتصال فهى بردها الفلسفة إلى الشريعة تقيم جسراً بين من قالت عنهما إنهما طرفان وحيدان فى حقيقة الأمر منفصلان تماما، والواقع الطرف الأول عن الطرف الثاني، وتقول إن ابن رشد يفصل بينهما على حين هما متفقان فى حقيقة الأمر مع أن ابن رشد نفسه فصل وربط على السواء بين الفلسفة والشريعة، بعبارة أخرى، هى تفكر بطريقة الفصل، ثم تلحق الفصل بابن رشد لكى تفتقده من منظور حتمية الاتفاق.

إن مشروع ابن رشد مشروع واحد. وعلى عكس ما تصرح به د. زينب الخضيرى في مقدمة بحثها فهي تؤكد في أثناء التحليل أن مشروع ابن رشد واحد لم يتعدد سوى الجانب الأدائي فيه فقط. ومشروعه الفلسفي أساسه المنطقى والإبستمولوجي هو "نظرية البرهان"، وهو المشروع الذي ترفضه د. زينب الخضيري لأنه يخرج على الدين إذ يقول ابن رشد بأن أهل البرهان هم ورثة الأنبياء، فهي تؤثر "علماء الدين". أما علماء البرهان فخارجون على الدين.

وهكذا يخرج ابن رشد على الدين، ويرفض التعدية الفكرية "مرة لأن التعدية تهدد العقيدة، ومرة لأنها تحدث بلبلة عند العامة، ومرة لأن الله يحرمها "(٢١). وكيف يخرج على الدين أو على التعدية الفكرية وهو القائل بأن فعل الفلسفة هو النظر في الموجودات من



حيث كونها دالة على "الصانع" وهو القاتل أيضا بأن هناك طرقاً شتى لمعرفة الله وايس البرهان هو الطريق الوحيد القائد إلى الله؟

وإذا كان صحيحاً أن ابن رشد لم يكن في حقيقة الأمر يبغي الحقيقة إنما كان يبغي فرض رؤيته فإن د. زينب الخضيري وإن استغرقت رحلتها الطويلة مع ابن رشد عقدين من الزمان فهي لم تكن في حقيقة الأمر تبغي ابن رشد الحقيقي إنما كانت ولا تزال تبغي فرض رؤية معينة لابن رشد هي الرؤية الأشعرية التقليدية لابن رشد: "ولنا أن نتساءل إذا كانت استدلالات الأشاعرة بهذا الوهن الذي يتحدث عنه ابن رشد، وكان العقل البسيط الفطري الذي منحه الله للناس كافة قادراً على فرز الصحيح من المغلوط كما سبق أن ذكرنا فكيف تحققت لهم هذه السيطرة على عقول الناس؟"(٢٢).

لم يكن ابن رشد غزالياً لأن د. زينب الخضيرى نفسها تقول إن "ابن رشد لم يكف عن مهاجمة الغزالى فى كافة أعماله"(٢٢). وكيف يكون غزالياً فى فصل المقال عام ٧٤٥ هـ وهو القائل فى فصل المقال ـ على نقيض الغزالى تماما ـ إن "إذا كان الأمر هكذا، وكان كل ما يحتاج إليه من النظر فى أمر المقابيس العقلية قد فحص عنه القدماء أتم فحص، فقد ينبغى أن نضرب بأيدينا إلى كتبهم، فننظر فيما قالوه من ذلك، فإن كان كله صواباً قبلنا منها منهم، وإن كسان فيهم مسا اليهم بصواب نبهنا عليه "(٢٤).

ولا شك أن ابن رشد لم يكن أول من هاجم الغزالى فى الأنداس. لكن نقد ابن رشد له لم يكن نقداً لإحياء علوم الدين إنما كان نقداً لـ "تهافت الفلاسفة". وهذا لا يعنى ان إحياء علوم الدين لم يكن موضع نقد بل رد عليه أبو الفرج عبد الرحمن ابن الجوزى (ت سنة علوم الدين لم يكن موضع نقد بل رد عليه أبو الفرج عبد الرحمن ابن الجوزى (ت سنة التهافت" كان أهم رد على كتاب "تهافت الفلاسفة" للغزالي. وهى تؤكد نلك بقولها: "أما ابن رشد فالخلاف بينه وبين الغزالى في رأيى كان أخطر خلاف بين متصارعين على السيادة الفكرىة"(٢٠). ولم يكن الخلاف بين أرسطية خالصة رشدية وبين أرسطية ناقصة غزالية، إذ لم يكن ابن رشد أرسطيا خالصاً ولم يكن يرى فى أرسطو ملكا للفلسفة وسيداً لها بل رأى فى مذهب أرسطو "أقل المذاهب شكوكاً". فكيف نقول بأن أرسطو عنده وسيداً لها بل رأى فى مذهب أرسطو "أقل المذاهب شكوكاً". فكيف نقول بأن أرسطو عنده لخضيرى عن هذا السؤال.

كذلك يقول د. محمود حمدى زقزوق في بحثه عن "مفهوم التتوير في فكر ابن رشد" "ضمن مؤتمر" ابن رشد . التتوير" (١٩٩٤) "إن ابن رشد كان يحكم على أساس من الشريعة الإسلامية وإن كتابه "بداية المجتهد ونهاية المقتصد" من أهم الكتب في الققه الإسلامي. "فاين رشد الفيلسوف مع مطالبته بتحكيم العقل إلا أن ذلك لم يكن يعني لديه بأى حال من الأحوال رفض التعاليم الدينية، ليس فقط نظريا بل على المستوى العملى والتطبيق الواقعي أيضا. ولم يترك ابن رشد الفقيه شاردة ولا واردة من النظم التي تحكم معاملات الناس في المجتمع إلا وتتاولها في كتابه المشار إليه مؤصلا لها على أسس إسلامية"(٢١). وهكذا أصل ابن رشد العلاقات الاجتماعية على الأصول الشرعية لا على تشريع العقل وحده وتمسك بتطبيق حكم الشريعة الإسلامية في قضائه. وكان د. محمود حمدى زقزوق قد أفصح عن هذه القراءة من قبل في البحث الذي ضمه إلى الكتاب التنكاري تحت إشراف د. عاطف العراقي حيث قال تحت عنوان "الحقيقة الدينية والحقيقة الفاسفية لدى ابن رشد صاحب موقف إسلامي أصيل هو الموقف القائل بوحدة الحقيقة الاسلامية.

وهو الموقف نفسه الذى يقفه د. حسن حنفى فى بحثه "ابن رشد فقيها" (مجلة ألف، العدد ١٦، ١٩٩٦). وقبل أن نخوض فى تحليل البحث نشير أولا إلى كتاب "مقدمة فى علم الاستغراب" الذى تبين فيه د. حسن حنفى موقفه من الغرب عموما بالأستناد إلى الفينومينولوجيا الهوسرلية المعاصرة ثم نتناول تقويمه للتراث الإسلامى على وجه العموم وتراث ابن رشد على وجه الخصوص. فقد انتقل د. حسن حنفى من الفينومينولوجيا إلى الأصالة.

كان "تهافت الفلاسفة" الذى ألفه الإمام الغزالي في ختام القرن الحادى عشر نقطة النهاية للفكر الفلسفي العربى وقد ظلت هذه النقطة أكثر من سبعة قرون، ولم ينفتح الباب إلا في منتصف القرن الماضي على أيدى فريق من المتفلسفين "الهواة" أمثال جمال الدين الأفغاني ومحمد عبده وأحمد لطفى السيد وطه حسين وعباس محمود العقاد وشبلي شميل وإسماعيل مظهر وسلامة موسى، وكان يوسف كرم أول من احترف الفلسفة على نحو دقيق ومهد الطريق لعثمان أمين وزكى نجيب محمود وعبد الرحمن بدوى ويوسف مراد وزكريا إبراهيم ويحيى هويدى وفؤاد زكريا وحسن حنفي.

و "مقدمة في علم الاستغراب" الذي ألفه الدكتور حسن حنفي يحول لأول مرة "الواقع" إلى مقولة فلسفية وإلى هم فلسفي حقيقي.

فقد كانت النهضة العربية الحديثة الفكرية عموما، والفلسفية خصوصا قائمة على الفصل الحاد بين العام والملموس، بين الظاهر والباطن، بين المتغيرات والثوابت، مما علق الفلسفة في الهواء، وعزلها في النظرات التجريدية، وصرف الجوهر عن الواقع، والماهية عن الحركة.

أما التجريد فكان واسطة الاتصال عند يوسف كرم بين العقل والوجود، وبين الطبيعة وما وراء الطبيعة وانغلق عثمان أمين بالجوانية على ذاته.

وانحصر زكى نجيب محمود فى حدود التحليل الرمزى للغة، وصبت وجودية عبد الرحمن بدوى فى التصوف، وتوهم يوسف مراد أن التكامل معزول عن التفاضل، وحول زكريا إبراهيم العقل إلى مناطق الروح لا إلى روح الواقع، وتصور يحيى هويدى الحياة دون اختلاف و"أله" فؤاد زكريا الصناعة والتكنولوجيا.

وأمًا مشروع الاستغراب فيقوم على قاعدة الموقف من الواقع والمفارقة هو تأجيل نظرية الواقع إلى حين يتحقق تماما للموقف من التراث العربى والتراث الغربى، والحقيقة أنه لم يتم تأجيله.

لأنه يفترض \_ سلفا \_ أن واقعنا المباشر مكون من النص سواء أكان قديما أو حديثًا.

وهكذا عقدت الفلسفة لأول مرة في مصر معاهدة صلح ضمن "مقدمة في علم الاستغراب" بينها وبين الواقع لكن سرعان ما صارع الواقع الفلسفة وسجن نفسه في حدود "المباشرة".

إن الخط القائد لمشروع "حسن حنفى" هو مفهوم الواقع المباشر فى حين أن الواقع العلمى لا يكون واقعاً الواقع العلمى لا يكون واقعاً علمياً إن لم ينتظم فى جملة من العلاقات وثيقة الصلة بنظريات ثابتة مما يعنى حاجة الواقع المباشر إلى توسط مقولة أو تصور برهان ما.

والواقع بالمعنى العلمى شديد التعقيد ينطلق منه العقل فى البداية ثم يصنع العقل والقوالب النظرية البسيطة ويعود مرة أخرى إلى الواقع الذى يتحول إلى كل غنى بالتحديدات والعلاقات الجيدة المركبة.



وعلى هذا فالواقع، أو الكل الحى، ينتقل إلى علاقات عامة مجردة، ثم يعود مركباً ضمن وحدة نظرية متنوعة، هو فى حركة مكوكية مستمرة بينه وبين التجريد الذى يعيد إنتاجه بواسطة الفكر.

وغياب التصور الدقيق لمفهوم الواقع نقطة ضعف رئيسية في الجبهة الثانية المكونة لمشروع الاستغراب.

وهو أمر في غاية الخطورة. لأن الواقع يمثل في الاستغراب "أساس الإبداع" والتخلص من التراث الغربي، والجبهتان الأولى والثانية، وبالرغم من اختلافهما من حيث المصدر الثقافي، إلا أن كليهما نقل من العرب القدماء أو نقل من الغرب وكليهما تراث، تراث الأنا أو تراث الآخر. على أن غياب مفهوم علمي واضح على نحو تقريبي يجعل من الصعب اتخاذ موقف نقدى صريح منهما يساعد على إبراز الواقع ذاته وفرض متطلباته على قراءة التراثين معاً.

ويكتفى الاستغراب بـ "الموقف الإيجابى" من الواقع دون تنظير مسبق دقيق لطبيعة الإيجاب والسلب، وطبيعة الواقع واللاواقع، وجوهر العلاقة المعقدة بين الواقع وبين القالب النظرى، بين الملموس وبين المجرد، بين المشخص وبين العمل الفكرى.

ومن مفارقات المؤلف في "مقدمة في علم الاستغراب" أنه أراد من هذا البيان النظرى الثاني أن يتحول الغرب إلى "موضوع" للعلم لا إلى مصدر للعلم.

لكنه سرعان ما اعتمد "تفسير الظاهريات والحالة الراهنة للمنهج الظاهرياتى وتطبيقه في الظاهرة الدينية" ضمن تناوله الجبهة الثانية "الموقف من الستراث الغربي" مما أدى ـ من بين ما أدى إليه ـ إلى ظهور موضوع الوعى الأوروبي في الفلسفة المعاصرة كموضوع بنيوى "مستقل عن التاريخ" ( $\Delta$ ). فلم يتم التمايز بين الذات الدارسة، وبين الموضوع المدروس، وتحول التراث الغربي إلى ذات وموضوع على السواء، بمنأى عن الواقع والتاريخ جميعا.

وكيف يكون التراث الغربي "موضوعا" لعلم دقيق، وهو يقدم نفسه بصراحة واضحة: "علم الاستغراب" كمحاولة لإعادة كتابة "أزمة العلوم الأوروبية لهوسرل من خارج الوعى الأوروبي وليس من داخله، من الأطراف وليس من المركز" (ص ١٤٥).



ويستند إلى آراء "هوسرل"، لأنه ظهر فى النهاية يدفع الوعى الأوروبى بداية بالأنا أفكر ونهاية بالأنا موجود أى موضوع التفكير، وبه تكتمل المثالية الغربية بعد أن بدأت عند ديكارت وتطورت ببدايات جديدة عند كانط وهيجل.

وواقع الأمر أن المؤلف قد اتخذ من التراث الغربي الهوسرلي إطارا مرجعيا له ولم يتحول تماماً ذلك التراث إلى "موضوع" منفصل لعلم دقيق فضلا عن أنه يسلم في موضع آخر بأن التراث الغربي أحد الروافد الرئيسية لوعينا القومي، وأحد مصادر المعرفة العلمية.

وبالتالى تبدو "مقدمة فى علم الاستغراب" محاولة "للتوبة" و"التطهر" من دنس المغرب والفكر الغربى الوافد، "فالعودة إلى المركز الحضارى تعطى قوة الى الرفض الحضارى".

والأساس الفعلى لمفارقة الاستغراب هو اتصال أنظمتنا السياسية بالآخر الغربى منذ بداية السبعينيات حتى الآن، في علاقة تبعية كاملة فاختطلت الأوراق السياسية المحضة بالإنجازات الفكرية، وحجبت التبعية، الجدل الضرورى بين التيارات والثقافات.

وواقع الأمر أن "مقدمة في علم الاستغراب" ليست مقدمة في فلسفة العلم" بل هي أقرب ما تكون إلى فلسفة الحضارة، وأشبه ما تكون بالموقف الحضارى الكلى الشامل الذي يرفع المقاييس الفردية، والاجتهادات الجزئية، إلى المستوى الأعم.

فالحضارة نوعان: الأول حضارة مركزية تدور علومها حول مركز واحد سواء أكانت دوائر (أصول الدين وعلوم الحكمة) أو محاور (أصول الفقه وعلوم التصوف) وتمثل هذا المركز، وتبدع من خلاله، أما الثاني فحضارة طردية تنشأ بقوة طردية تبعدها عن المركز القديم بعد أن بدت عيوبه وتهاوت علومه، ولم تستطع الصمود أمام نقد العقل، ومحك التجربة، وهذه هي حضارة الآخر في العصور الحديثة، وهكذا فالأوروبي حصيلة حضارة طردية في حين أن الوعي الإسلامي من وضع حضارة مركزية.

وبالطبع ليست ثنائية المراكز والأطراف جديدة تماما، فهى مستلهمة من إسهامات عالم الاقتصاد المصرى المعروف "سمير أمين" الذى استوحاها بدوره من إضافات مفكرى أميركا اللاتينية والصين. كذلك هى ثنائية استقرت فى أدبيات العالم



الثالث لضبط العلاقة المعقدة بين الدول المتطورة والدول النامية، لإخراج الأطراف من دائرة المركز.

والثنائية في حد ذاتها، إما مكانية أو هندسية، أو جغرافية وليست زمانية أوتاريخية، مما يناقض الموقف الفلسفي التاريخي الذي يقفه الدكتور حسن حنفي. وبعبارة أخرى تعنى الثنائية دراسة الحضارة، لا في تتاليها الزماني وإنما في معيتها الزمانية أي في ثباتها، والمفارقة أن التحول من النقل إلى الإبداع لا يتم إلا من خلال نظرية في التطور الخالق، كما يقول "هنري برجسون".

فالزمان لا المكان يدل على التوالى والتغير والحرية والإبداع، أما المكان فثابت وانفصالى وآلى، والغريب أن الاستغراب يقر بأن "الحدود الفاصلة" لا وجود لها فى التاريخ، فعصوره تتداخل تداخل الفصول الأربعة، لكنه سرعان ما يتصور أن النهضة الأوربية الحديثة مثلا قد أحدثت "قطيعة" فاصلة بين الماضى والحاضر.

بدلا من أن تحوّل "مقدمة فى علم الاستغراب" التراث الغربى من مصدر للعلم إلى موضوع للعلم، نقلت التراث العربى القديم من مركز الهوية الحضارية إلى مادة الأدوات الغربية.

"فالاستغراب" يريد إعادة بناء القديم على قاعدة الصاضر، لأن الغرب قد أخرج دراسات عديدة عن الدين أكثر جذرية، وهى التى يمكن فى نظر "علم الاستغراب" أن تؤخذ كنموذج لدراسة التراث القديم، كالنقد التاريخي للكتب المقدسة؛ وتاريخ الأديان المقارن، واعتبار الدين علما إنسانيا يتطور فى التاريخ.

ولعل استحضار هذه النماذج الغربية خطوة جذرية نحو تحقيق الإصلاح الدينى الذى بدأ عندنا منذ أكثر من مائة عام، ولم يثمر حتى الآن النهضة المنشودة، ولذلك فالنهضة الأوربية الحديثة ما زالت حية بالنسبة "لعلم الاستغراب" يمكنها أن تعطيه نماذج لما تكون عليه الحضارة من نهاية فترة وبداية أخرى.

يقول الدكتور "حسن حنفى": فنحن نعيش مشاكل عصر النهضة الأوروبية التى خرج منها المذهب الإنساني. وليست مصادفة أن يبدأ عصر النهضة فى نظر الاستغراب من ديكارت: "أنا أفكر إذن أنا موجود".

فنحن في دراستنا عن "ديكارت" نهاجم الشك الجذرى حسب تعبير الدكتور حسن حنفي، ونروج للشك المنسوب، ونتهم الأول بأنه شك هدام، وندافع عن الشاني



بأنه شك بناء، كما يفعل اللاهوتيون الغربيون، مع أن الشك الهدام عند "مونتانى" و"شارون"، قد يكون أنفع لنا من الشك عند "ديكارت" حتى يتم القضاء على الموروث القديم، قد يكون الشك المطلق أفيد لنا في مرحلتنا العقائدية الراهنة، (ص: ٢٥٣).

وهكذا ما زال التراث الغربى حتى "مقدمة فى علم الاستغراب" أحد الروافد الحاسمة فى إعادة بناء التراث القديم أو إعادة تدميره، ولم تحدث بالفعل أية قطعية بينها وبين التراث الغربى، بل أذهب إلى حد القول بأنه يبدو أن الحضارة المركزية العربية الإسلامية القديمة لا يتم تجاوزها إلا بأدوات الحضارة الغربية المسماة بالحضارة الطردية الناشئة تحت أثر الطرد المستمر من المركز ورفضا له.

اختلف المفكرون منذ زمن بعيد حول بدء تاريخ الفلسفة، وتعارضوا فيما بينهم حول النقطة التي ابتدأت عندها الفلسفة وانتهت. وقال "أرسطو" إن الفلسفة لم تبدأ إلا في القرن السادس قبل الميلاد على يد "طاليس الملطى" وانتهت على يديه، وقال "ذيو جانس اللائرسي" إن أول فلسفة قامت عن عقل الشرقيين والمصريين وانتهت كذلك على أيديهم، وسار الدكتور حسن حنفي ضمن "مقدمة في علم الاستغراب" على خطى هذا الأخير، إذ يرى أن هناك مصدريان غير معلن عنهما للوعى الأوروبي، هما: المصدر الشرقي القديم، ويضم حضارات الصين والهند وفارس وحضارات ما بين النهريان (بابل وآشور وأكاد) والشام (بالد كنعان) ويشمل المصدر الإفريقي كله كما يضم المصدر الإسلامي.

أما المصدر الثانى فيحتوى على الديانات الوثنية التي عاشت فيها أوروبا قبل انتشار المسيحية، ابتداء من القرن الثاني الميلادي والأساطير والعادات والأعراف.

والأهم في أمر المصادر غير المعلن عنها هو بالطبع الجانب الشرقى الذي ظل بالفعل مخفياً.

وبعد انتهاء الفلسفة على يد "هوسرل" حسبما يرى علم الاستغراب، يعود أو سيعود الشرق مرة أخرى إلى النقطة المتقدمة في الإبداع الفلسفي.

والواقع أن الفلسفة لم تبدأ في الشرق أو لن تنتهى في الشرق، لأن الفلسفة بلا بداية ولا نهاية فاصلتين، وما نتصوره بداية أو نهاية حاسمة هو من حيث الجوهر تعبير عن طفرة نوعية جديدة أثمرتها التراكمات الكمية الهائلة السابقة عليها، لا تموت الفلسفة في عصر ما، ولا تنشأ من عدم في عصر آخر، بل الموت والنشاة

يعبران جميعاً عن تحول جذرى أو عن ظهور طور نوعى جديد إلى الوجود، إذ إنه إذا تبدلت الفلسفة جملة، فكأنما يتبدل خلقها من أصلها، ووضعنا الراهن فى حاجة ماسة إلى إقامة الحوار بين استمرارية الفلسفة وتراكمها من ناحية، وتبدلها من ناحية أخرى، ويتسع ليشمل التراكم الكمى والتحول النوعى.

أما البدايات الفاصلة، والنهايات الحاسمة، فهى مصطلحات لم تعد تصلح لفتح الطريق أمام الإبداع والتخلص من الآخر.

إن مشروع الاستغراب للدكتور حسن حنفي يدعو حينا إلى تقديم الفلسفة الغربية اليسارية فقط (ص٢٦٠ و ص٣٦٠) على ضوء "رسالة في اللاهوت والسياسة" لـ"إسبينوزا" و "تربية الجنس البشرى" للسينج و "تعالى الأنا" لسارتر، لتكوين تيار ديني مستنير (ص٣٠٩) أو لصياغة موقف سلفي جديد من التراث الغربي ويدعو حينا آخر إلى إثبات الشيء ثم نفيه بعد ذلك أي أن المشروع يشتمل في جوهره على تناقض في الموقف، "فلماذا لا نعتمد منطق" إما.. أو "بدلا من منطق الإلغاء؟" (ص٩١) هكذا يقترح مُنظر الاستغراب.

وبدورنا، فمن حقنا أن ندهش للخلط الواضح بين منطق "إما.. أو" الذى هو أقرب إلى صلب الاستغراب، وبين منطق التناقض، وبين منطق الإلغاء.

فالاستغراب لا يقف من الـتراث الفلسفى الغربى موقفا تناقضيا، أو ضابط للتناقض، كما لا يقف موقف اللاغى له، وإنما هو يقف موقف "الحائر".

وثنائية "إما - أو" ليست غريبة على التراث الغربي المعاصر فهي عنوان لكتاب ضخم الزيرن كيركجورد".

إن المستغرب كالعاشق الشاب في أوبرا "موتسارت"، "دون جوفاني"، يجرب عدة إمكانيات، لكنه لا يلزم نفسه بمسئولية تحقيق واحدة منها، بجد واهتمام إنه يجرب أفكارا شتى، لكنه لا يلزم بأى وعد، ويجرب تجارب فكرية، لكن لا يتورط في موقف حاسم.

ويتحول الاستغراب إلى سلسلة غير متصلة الحلقات من الانتقالات من فكرة إلى التي تليها، وهكذا فإن الاستغراب يعوزه الوحدة والاتصال.

نحن في الاستغراب ندور في فضاء اللامكان، ويخلق في مملكة الانسحاب من حقيقة الاختيار، بينما نحن في حاجة ماسة إزاء التراث الغربي إلى اتخاذ موقف وإلى بلورة منطق للعلاقات يتسع ليشمل العلاقات الأحادية والثنائية إلى ما لا نهاية. صياغة هذه العلاقات ضمن وحدة عضوية متحركة متعددة الجوانب والتوازنات، يكون مدارها التفاعل المتبادل لا التفاضل بين "أنا" قائمة بذاتها و "آخر" قائم بنفسه.

وقد قدم على حرب قراءة لمشروع الاستغراب عند د. حسن حنفى فى كتابه "تقد النص" على درجة عالية من الصواب والصحة. فهو يقول إن "ما يقوله المثقف العضوى هو أنه يتماهى مع هموم الناس وأمانيهم وأشواقهم، ولكن ما لا يقوله هو أنه يريد لهم أن يتماهوا مع همومه وأحلامه ومشاريعه، هذا هو معنى قوله، أي ما يحجبه القول ويسكت عنه، والقول يحجب ذاته ومعناه. هكذا يحمل المثقف الداعية الناس على معناه وإرادته مدعيا أو متوهما بأن رؤيته هى رؤية أمته، وأن همومه هى هموم شعبه، وأن قضيته هى قضية مجتمعه بل قضية البشر أجمعين. وتلك هى النرجسية التي يتصف بها الكتاب والمثقفون والدعاة "(٢١). ود. حسن حنفى واحد من المثقفين الدعاة. فالداعية هو "الشخص التصوري". فالتصورات الفلسفية فى حاجة الى أشخاص تصوريون يساهمون في تعريفها. وكان الصديق هو الشخص التصوري الذى دل ولا يزال يدل على الأصل اليوناني لمفردة "فلسفة".

ما معنى "الداعية" حينما يصبح شخصاً تصوريا، شرطاً من شروط ممارسة الفكر؟ هل "الداعية" هو الرسول؟ ألا يعيد "الداعية" إلى الفكر صلة حيوية مع السياسة كنا قد تصورنا أننا طردناها من الفكر الخالص؟ أم أن المقصود هو شخص غير "الداعية"؟ فإذا كان الفيلسوف "داعية" ألا يعني ذلك أنه يبطن امتلاكه للحقيقة المطلقة ولا يسعى إليها؟

يجيب على حرب أن حسن حنفى يوهم القارئ بأنه "ناطق تتكلم باسمه أو عبره شخوص الدعاة على اختلافهم، من النبى إلى الفيلسوف، ومن الفقيه إلى المنظر الحديث، ومن الإصلاحى في عصر النهضة إلى الأصولى المعاصر، ومن المثقف الديمقر الحى داعية العلمانية إلى المثقف الثورى الداعبي إلى قلب الأوضاع وتغييرها. هكذا نجده يتقمص أكثر من شخصية أو دور؛ فهو مرة الباعث والمجدد، ومرة أخرى المؤسس والمعلم؛ ومرة ثالثة الحارس والمدافع، ومرة رابعة المناضل والمحرر "(٢٨).

ويمثل الباعث والمجدد والمؤسس والمعلم والحارس والمدأفع والمناضل والمحرر حدوداً متعالية. وبالرغم من صفتها المتعالية فهي لا تفقد وجودها الكثيف

أو الحى فى الشخص التصورى نفسه أو فى الشخصيات التصورية كافة. وحينما يعيد حسن حنفى الاعتبار إلى معنى الباعث والمجدد والمؤسس والمعلم والحارس والمدافع والمناضل والمحرر فى الفلسفة العربية المعاصرة وحينما يعيد السؤال الداخلي عن شروط تحقق الفكر تحققاً عملياً، أليست هذه الشخصيات التصورية شخصيات خاصة لابد من وضعها فى عين الاعتبار عند النظر فى وجوه الفلسفة المختلفة؟ أم أن شخص الفيلسوف "الهادم" الذى يؤثره على حرب هو الشخص التصورى الوحيد الجدير بالاحترام؟ إن قائمة الشخصيات التصويرية لا تتغلق أبداً.

فحسن حنفى أيضا "سجان" يدير معسكراً لاعتقال العقل و "ابن" يميل إلى قتل "الأب" الغربي وغيرهما من "الشخصيات التصورية".

وينطوي تصور حسن حنفي للفلسفة \_ كما يقول على حرب \_ على وهم مركب يصدر عن نرجسية فلسفية أصبحت فيه الذات موضع نقد. "ففلسفة الذات والوعى والحضور هي اختزال الكائن إلى مجرد صورة، أي مسخ له بتحويله إلى كليات مجردة. والأهم من ذلك أن النقد يبين لنا أن الذات العارفة القابضة على الأمر أو على الشيء أو على الآخر تحجب الإكراهات التي تشرط عملها. إذ الذات ليست مطلقة السيادة حرة التصرف، بل هي مشروطة ومفعول بها. وبعبارة أصرح، لا وجود لذات مستقلة منعزلة سابقة في تكوينها على الموضوع، وإنما الذات هي جملة شروطها، أي مجموعة العلاقات والنسب والإضافات التي يبنى عليها حسن حنفي علمه الموضوعات. ومعنى ذلك أن ثنائية الذات والموضوع التي يبنى عليها حسن حنفي علمه الجديد، هي ثنائية خادعة قد تمت زحزحتها الآن تحت مطرقة النقد"(٢٩).

ويضيف على حرب من جانب آخر أن حسن حنفى يرتب مراحل التاريخ ترتيباً يعتمد الرقم سبعة بطريقة سحرية لا بطريقة مقنعة. كما أنه يرتب التاريخ ترتيباً يقبض على قوانين التاريخ والتبؤ بالمستقبل على حين أن المستقبل ــ كما يقول على حرب بحق تام ــ ينبئنا دوما أن التبؤات والتكهنات التي تحاول أن تصف أو ترصد أو تضبط قلما "تصح" وغالباً ما تأتي النتيجة عكس ما نتوقع بالتمام وأخيراً، يرتب حسن حنفي التاريخ على نحو ينفصل معه عن الهوية. "إذن نحن ننتمي الي هوية لا تاريخ لها هي مجرد تجسيد أو تمثل لماهية قائمة بذاتها وتسبق كل تكوين أو تطور أو تشكيل. ولا شك أن هذه قراءة أفلاطونية ما ورائية للذات العربية تجعل منها ذاتا تخرج من التاريخ وتتعالى عليه"("). ومن هنا ينظر حسن حنفي ــ كما يقول على حرب ــ إلى الذات العربية بعين غربية من حيث أنه



ينفي عنها "الصفة التاريخية". ومن هنا أيضا يعيد إنتاج الرؤية الاستشراقية التى ينتقدها حسن حنفى نفسه. ورغما عن ذلك يقيم نوعاً من الحاجز المعرفي بين الأنا العربية وبين الآخر الغربي، مما يحول دون خروج الداخل ودخول الخارج، "فهو بدلا من أن يقرأ هويتنا الحضارية قراءة فاعلة متجددة في ضوء علاقتها ببقية الهويات، نراه ينظر إليها نظرة أحادية المعنى وحيدة الجانب، مع أن الحضارة، أية حضارة، هي أغنى من أن يستغرقها مفهوم واحد، وأبعد من أن تتحصر في بعد واحد وهذا شأن الحضارة العربية. إنها كل مركب متعدد الجوانب والأبعاد يصعب حده أو حصره"(١٦). فالذات مبنية على التعارض والآخر يقبع فيها لا خارجها.

غير أن خطاب حسن حنفى يعيد إنتاج القطيعة المعرفية الأصولية بين الذات العربية / الإسلامية وبين الآخر الغربى على نحو يجعل الذات موصدة الأبواب والنوافذ.

والقول بأن حسن حنفي أصولي إسلامي ليس تجاوزا للواقع أو للحقيقة بل هو نفسه يقول عن نفسه "أنا جزء من الأصولية الإسلامية في تفاعلها مع الثورة الناصرية"(٢١). وهو يكمل سيد قطب الأول صاحب "العدالة الاجتماعية في الإسلام" (١٩٤٩) و "السلام العالمي والإسلام" (١٩٥١) و" معركة الإسلام والرأسمالية" (١٩٥١). وهي الكتابات الإسلامية الإصلاحية التي يحاول من خلالها سيد قطب ان يعالج مسألة موقف الإسلام من الحضارة "العالمية" معالجة ليبرالية، تقدمية، اجتماعية، ديمقراطية أقرب إلى الحركة الفابية بإنجلترا التي كان ينتمي إليها أيضا في ذلك سلامة موسى، وإن كان من منظور خاص. فقد كتب سيد قطب إلى جوار سلامة موسى في "مجلة الشؤون الاجتماعية" التي كانت تصدرها وزارة الشؤون الاجتماعية شهريا ابتداء من يناير ١٩٤٠.

فقد أراد إذن اتمام عمل سيد قطب الأول وتطوير الإصلاح الدينسي منذ الأفغاني والكواكبي وإقبال والمودودي بعد أن خبا على يد محمد عبده ورشيد رضا وارتفاعه من جديد على يد حسن البنا. وذلك "بعد فشل مناهج التحديث العلمانية منذ فجر نهضتنا الحديثة" (٣٣).

ولم يكن تحول سيد قطب من اليسار إلى اليمين تحولا فردياً في التاريخ الثقافي والسياسي المصرى المعاصر فقد ازدهرت هذه التحولات في السبعينيات من

هذا القرن على يد خالد محمد خالد ومحمد عمارة وعادل حسين وأنور عبد الملك ومصطفى محمود وغيرهم من كبار المثقفين.

وفى عام ١٩٨١ أصدر د. حسن حنفى "اليسار الإسلامى" وفى ١٩٨٨ كان قد نشر تحت عنوان "من العقيدة إلى الثورة" (خمسة مجلدات) التطوير النظري لبيانه "التراث والتجديد" (١٩٨٠).

وليس "التجديد" مشروعاً جديداً ابتكره حسن حنفي بل هو قديم قدم "الإسلام" نفسه.

فقد "أخرج أبو داود في سننه والحسن بن سفيان في مسنده، والسبزار والطبراني في الأوسط، وابن عدى في مقدمة الكامل، والحاكم في المستدرك وصححه، وأبو نعيم، والبيهقي في المدخل عن طريق أبن وهب، عن سعيد بن أبي أيوب، عن شراحيل بن يزيد المعافري، عن ابي علقمة عن أبي هريرة، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: إن الله يبعث لهذه الأمة على رأس كل مائة سنة من يجدد لها أمر دينها. اتفق الحفاظ على أنه حديث صحيح"(٢٠). إذن أقر النبي (ص) بالمبدأ. فجدد عمر بن عبد العزيز الخليفة الأموى والشافعي وابن سريج وأبو سهل الصعلوتي وأبو الحسن الأشعرى والباقلاني وغيرهم من مجددي الإسلام.

وفي كتابى "التنبئة بمن يبعثه الله على رأس كل مائة لجلال الدين السيوطى" و "بغية المقتدين، ومنحة المجدين على تحفة المهتدين، للمراغى الجرجاوى" تحديد لفكرة التجديد للدين إلى حد أن نظمت كما نظمت "متون العلوم". فنظم السيوطى، بالإضافة إلى "التنبئة"، كتاب "تحفة المهتدين في بيان أسماء المجددين".

وكان السيوطى قد مات فى أوائل القرن العاشر الهجرى "بعد ما بين المجتهدين إلى عصره، ولكن الفكرة فى تجديد الدين، وبعث مجدد على رأس كل مائة ظلت موجودة متناقلة "(٥٠٠). فجاء كثيرون من بعده ليكملوا هذا البيان الذى بدأ مبكراً منذ حوالى القرن الثالث الهجرى.

والقدماء يعنون بذلك التجديد "إحياء السنة، وإماتة البدعة، أو إحياء ما اندرس، وما يشبه هذا التعبير "(٣٦) والتطور بمعناه الاجتماعى الحديث. وقد ترى القدماء "ينزعون حينا منزعاً عمليا، حين يحتفظون بأهمية التجديد في الفقه، قانون الحياة العملية عندهم، فنراهم يرجحون اعتبار مجدد وعده، على اعتبار مجدد آخر وعده بأن المفضل فقيه يذود عن الفروع والمفضول متكلم يذود عن أصول العقائد، ونجد من مثال ذلك، ما فعله السبكي، في طبقات الشافعية، عند مجدد المائة الثالثة،

و إيثاره أن يكون مجدد هذه المائة، هو ابن سريج الفقيه الشافعي، لا أبو الحسن الأشعري المتكلم"(٣٧).

"إن بعضهم قد يفضل مجدد مائة على غيره لماله من دفاع عن أصول العقائد، لا عن الفروع الفقهية، كتفضيل ابن عساكر: أن يكون مجدد المائة الثالثة نفسها هو: أبو الحسن الأشعرى "لا ابن سريج" لقيام الأشعرى بنصرة السنة، والرد على المعتزلة، وسائر صنوف المبتدعة، والمضللة، فأما ابن سريج فكان فقيها مضطلعا بعلم أصول الفقه وفروعه "(٢٨). وهناك إذن اختلاف واضح بين المنزع العملى في التجديد الفقهى وبين المنزع النظرى في تجديد العقائد.

إلا أن التجديد "يبلغ من الأهمية إلى حد أن يرفعوه، في بعضهم، إلى مرتبة النبوة، وتسمع مثل هذا التعبير، من بعض العلماء الأكابر، الجامعين بين علم الباطن والظاهر – على رأيهم – إذ يقول: لو كان بعد النبي صلى الله عليه وسلم نبي لكان الغزالي، وأنه يحصل ثبوت معجزاته ببعض مصنفاته وهم يقولون، كما يقول السيوطي في آخر كتابه النتبئة: في هذه الأمة، في كل مائة سنة، يموت الحكماء والعلماء، ثم يبعث الله على عدد الأنبياء حكماء فيردون الخلق إلى الله، وهم بمثابة أنبياء الزمان. واعتبار المجددين أنبياء حينا، وبمثابة الأنبياء حينا تؤيد جلال مهمتهم "(٢٩).

وقد ربط الأقدمون التجديد بالاجتهاد وضرورته، وكثرة المجتهدين حتى يبلغوا عدد التواتر وعدم خلو العصر من مجتهد.

ولعل فكرة التجديد هذه، التى أشاد بها القدماء تلك الإنسادة، وأفردوا لها المؤلفات قد راحت فى العصر الحديث فى المشرق، فى الجزيرة العربية (المحاولة الوهابية) وفى الهند وفى مصر على يد جمال الدين الأفغانى والشيخ محمد عبده.

وفى بحثه "ابن رشد فقيها" وتبعاً لقانون القراءة الإسلامية المبنية على الفقه وتغليب علم الفقه على سائر العلوم والمعارف بما فى ذلك الفلسفة يقرأ د. حسن حنفي ابن رشد قراءة فقهية لا تقتصر على "نهاية المجتهد وبداية المقتصد" لابن رشد بل ترى الفقه روحاً لمجموع أعمال وأفكار ابن رشد الفقهية الخالصة وغير الفقهية. وهو "تأويل يقوم على رصد اجتهادات القاضى لمعرفة الصواب فى الحكم بين المتخاصمين، ومقارنة أدلة كل فريق. وقد تجلى ذلك فى مناهج الأدلة فى المقارنة بين أدلة الأشاعرة وأدلة المعتزلة كى يعرف أى الفريقين أحق بالبرهان، وفى تهافت التهافت. للمقارنة بين أدلة الغزالى وأدلة الفلاسفة فى محاولتهم فهم العقائد فهما فلسفيا خالصا. كما تجلت روح الفقيه الفيلسوف، ابن رشد فقيها، فى

فصل المقال الذى يعرض فيه ابن رشد الصلة بين الحكمة والشريعة أى بين الفلسفة والدين في صيغة فتوى (٤٠٠). وبطبيعة الحال تكون للموروث في قراءة ابن رشد الأولوية المطلقة على اختلاف وجهات النظر.

كذلك من خصائص القراءة الإسلامية \_ كما سبق أن أسلفنا \_ أن تقرأ ابن رشد في ضوء الغزالي. فيؤكد عبد المجيد الصغير في بحثه "إشكالية استمرار الدرس الفلسفي الرشدى حول أثر الغزالي في المدرسة الرشدية بالمغرب" إن أبا الحجاج يوسف بن طماوس (توفى ٦٢٠ هـ) قد ألف كتابا في صناعة المنطق فيه استمرار للدرس الفلسفى الرشدى "بعد أن اصطبغ بصبغة غزالية واضحة!"(١١). وفي بحثه عن "الانكسار المراوغ للعقلانية: من ابن رشد إلى ابن خلدون" يؤكد د. على مبروك أن الغزالي قد بدا "أكثر تسامحاً من ابن رشد" (٢٠). وهو يميل إلى الاعتقاد في أن آمال ابن رشد لم تؤت البتة وأن خطابه لم ينتج قط. وبالتالي فهو يدخل على خطاب ابن رشد من زاوية السؤال حول ابن رشد أو الحفر عند قبره من منطلق الاختلاف بين سياقين مختلفين للتفكير. ويرفض أن يكون التسلط قد أعاق إنتاج نصوص رشدية لاحقة على رحيل ابن رشد لأن العقلانية الأوروبية ارتبطت بالصراع مع التسلط ولم تتفصل عنه وبالتالي فليس التسلط هو الذي أعاق استمرار الرشدية في مجال التداول الإسلامي. كذلك يضيف د. على مبروك أن العقلانية الأوروبية الحديثة قد قطعت أصلا مع ابن رشد من حيث أنه كان جزءاً لم يتجزأ من الفلسفة المدرسية الوسيطة. ولم يؤد حضور الرشدية في الفلسفة المدرسية إلى حضورها في العقلانية الأوروبية الحديثة.

ولا شك أن علم الفيزياء الأوروبي \_ على سبيل المثال لا الحصر \_ فى القرن السابع عشر الميلادى قد نشأ على معارضة فيزياء العصور الوسطى التى كانت تتخذ من أرسطو مصدر الإلهام الأساسى. ومنذ بيكون تغير معنى الاستقراء العلمى تغيرا تاما عما كان عليه عند أرسطو. ومثال السببية خير مثال على ذلك. فالعلماء المحدثون يعتبرون أن القانون السببى ما هو إلا مقولة ثانوية تأتي فى المرتبة الثانية بعد القانون. وكان العلم الحديث الوليد يتصارع بين أطروحتين لتفسيره: الأطروحة التجريبية، ولم تنشأ الفلسفة الحديثة الجديدة فقط على التجربة والامتحان والمشاهدة كما يذهب فرح أنطون فى كتابه "ابن رشد وفلسفته". بل كان هنالك صراع بين أطروحتين اثنتين، وأما الأطروحة التجريبية فقد واكبت تطور العلم الإمبريقي، وأما الأطروحة العقلانية فقد ارتبطت بتطوير أدوات الإجراء الرياضي. وهو التطوير الذى لم يكن ممكنا بدون تجديد الميتافيزيقا من جانب آخر. وهكذا فقد أصبح العالم المحسوس أو التجربة عالماً

ممتداً في الصور والأشكال والحركات، ولم يصبح تجريبياً خالصاً، بل أصبح الامتداد قابلاً لأن يوضع في قالب رياضي بينما ظلت التجربة غير موجودة من زواية البناء العلمي بل أصبحت معدومة اصلا في ذلك البناء.

وغالباً ما نخلط بين مشكلتين، وأما المشكلة الأولى فهى المشكلة التاريخية التي تخص تكوين أو نشأة العلم. هل نشأ العلم الحديث الأوروبى من التجربة والامتحان والمشاهدة أم على أساس علم الرياضيات والهندسة على وجه الخصوص؟ وأما المشكلة الثانية فهى مشكلة قيمة العلم. هل الأهم هو نمط التفسير أم الارتباط بواقع الطبيعة؟ ما التفسير في منظور جاليليو وفي علمه الفلكى الكونبريكي؟ ما موقع الهندسة؟ ما وضعها وما دورها؟ وفي منهج جاليليو ما الأهم: الرياضيات أم التجربة والامتحان والمشاهدة؟

وقد تمت الإجابة على هذه الأسئلة في الإبستمولوجيات المعاصرة. والتفسير الذي يقدمه فرح أنطون هو التفسير التجريبي الذي صاغه من قبل جون ستوارت ميل. أما أنا فأميل إلى الإبستمولوجيات العقلانية المعاصرة في تفسير نشأة وتطور العلم الأوروبي الحديث.

وإذا كان صحيحا كما يقول د. على مبروك أن العقلانية الحديثة الأوروبية قد تجاوزت وحطمت الأرسطية التجريبية فإن هذا لا يعنى على الإطلاق أنها حطمت في الوقت نفسه التراث الرشدى. فالسؤال هذا لا يخص قيمة العلم إنما يخص الصلة التي تربط العلم بالميتافيزيقا، أى النتائج التي استخلصها ابن رشد من العلم إلى الميتافيزيقا وعلى وجه التحديد التأويل العقلي للنصوص الدينية.

وأكرر أن الفلسفة الحديثة الأوروبية قد أعادت النظر فى النموذج الآرسطى فى العلم. إلا أن الميتافيزيقا الأرسطية امتزجت بالمسيحية العقلية فسى العصر الحديث عند العديد من الفلاسفة.

لابد إذن من التفريق بين مشاكل العلم الذاتية (ما المقاييس التى نقيس بها نظرية معينة؟ هل المقياس هو الخبرة أم أن هناك معيارا آخر؟ ماذا يعنى التصحيح الإمبريقي للنظريات؟ هل تحررنا النظرية العلمية من التجربة أم تقدم لنا عنه صورة معينة؟) وبين مشاكل الصلة التى تربط العلم بالميتافيزيقا. وعلى هذا فقد اعادت الفاسفة الأوروبية الحديثة النظر في النموذج الأرسطي في العلم. لكن الميتافيزيقا الأرسطية قد استمرت إلى اليوم على نحو من الأنحاء، والصلة التي تربط العلم بالميتافيزيقا هي الصلة التي تربط مجموع عناصر الفكر والإشكال العربي المعاصر.



وما يرفضه د. على مبروك فى بحثه ليس البرهان أو العلم إنما هو على وجه الدقة الانتقال من العلم إلى الميتافيزيقا، أى أنه \_ رغم إعلانه المسبق عن ضرورة التأويل \_ يغلب النص على قارئ النص ويضع تأويل ابن رشد فى إطار التثبيت الأشعري لسلطة النص، وهو ما يتسق مع قراءته فى ضوء الغزالى تماما. يثبت د. على مبروك سلطة النص كأصل لا سبيل إلا إلى احتذائه وتكراره، ويرفض تجاوزه أو تحويله إلى بناء العالم، فابن رشد عند د. على مبروك أشعري يعلى من شأن النص ويخفض قيمة العقل. وهكذا انكسرت العقلانية فى ديار الإسلام حسبما يعبر د. على مبروك على نحو كاد يكون تاما، وهو كاد يكون تاما لأن ابن رشد استعمل بعض أساليب المراوغة والسلطة القائمة.

وعلى عكس ما يُصرح به القائمون على عدد مجلة ألف (١٦، ١٩٩٦) من أن الغرض من العدد الخاص "بابن رشد والتراث العقلاني في الشرق والغرب" ليس توظيف ابن رشد لوجهة نظر محددة فإن الاتجاه العام ... أقول الاتجاه العام وليس كل الدراسات ... للعدد هو أدلجة ابن رشد إسلاميا أو غزاليا أو أشعرياً.

ودراسة د. زينب محمود الخضيرى ود. عبد المجيد الصغير ود. على مبروك ود. حسن حنفى خير دليل وتمثيل على ما أذهب إليه.

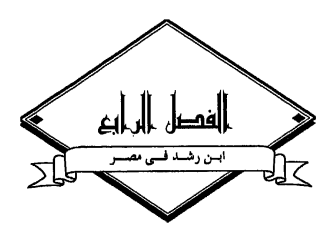
## هوامش:

- ١) حوار حول ابن رشد، المحرر: مراد وهبة، القاهرة، المجلس الأعلى للثقافة،
  ط١، ١٩٩٥، ص ٣٠-٣١.
  - ٢) المرجع السابق، ص٣٦
  - ٣) المرجع السابق، ص١١٠
  - ٤) المرجع السابق، ص١٥٤ `
    - ٥) المرجع السابق، ص١٦٠
  - ٦) المرجع السابق، ص ١٦٤.
- المرجع السابق، ص١٧٠ انظر أيضاً: د. فيصل بديرعون، الفلسفة الإسلامية
  في المشرق، القاهرة، دار الثقافة، ١٩٨٢
  - ٨) المرجع السابق، ص١٧١
  - ٩) المرجع السابق، ص١٨٠
  - ١٠) المرجع السابق، ص٢٠٠
    - ١١) المرجع السابق
- 17) الفياسوف ابن رشد مفكرا عربيا ورائدا للاتجاه العقلى، إشراف وتصدير د. عاطف العراقي، القاهرة، المجلس الأعلى للثقافة، ١٩٩٣، ص١٢٠
  - ١٣) المرجع السابق، ص١٣٠
  - ١٤) المرجع السابق، ص١٤٩
  - ١٥) المرجع السابق، ص١٤٥
  - ١٦) المرجع السابق، ص١٥٠
  - ١٧) المرجع السابق، ص١٥١
  - (۱۷ب) حوار حول ابن رشد، مرجع سبق ذکره، ص۳۶
  - ١٨) ابن رشد، إشراف د. عاطف العراقي، مرجع سبق ذكره، ص١٥٧
- 19) ابن رشد، تلخيص كتاب البرهان، تحقيق د. محمود قاسم ود. تشارلس بترورث ود. أحمد عبد المجيد هريدى، القاهرة، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ١٩٨٢، ص١٨٠.
  - ٢٠) ألف، مجلة البلاغة المقارنة، القاهرة، العدد ١٦، ١٩٩٦، ص٣٦



- ٢١) المرجع السابق، ص٤٢
- ٢٢) المرجع السابق، ص٤٢-٤٣
  - ٢٣) المرجع السابق، ص٤٣
- ٢٤) ابن رشد، فلسفة ابن رشد، ١- فصل المقال وتقرير ما بين الشريعة والحكمة من الاتصال، منشورات دار الآفاق الجديدة، بيروت، ط١، ١٩٧٨، ص١٦
  - ٢٥) ألف، مصدر سبق ذكره، ص٤٣
  - ٢٦) ابن رشد والتنوير، مرجع سبق ذكره، ص١٠٧
- ٢٧) على حرب، النص والحقيقة I، نقد النص، المركز الثقافي العربي، ط١، ٢٧) على حرب، النص والحقيقة I، نقد النص، المركز الثقافي العربي، ط١،
  - ٢٨) المرجع السابق، ص٤٠٠ ٢٨
    - ٢٩) المرجع السابق، ص٥٥
    - ٣٠) المرجع السابق، ص٥١
    - ٣١) المرجع السابق، ص٥٢
- ۳۲) د. حسن حنفی، الدین والثورة فی مصر ۱۹۵۲ ۱۹۸۱، ۲ ،الأصولیة الإسلامیة، الناشر: مکتبة مدبولی، القاهرة، ص۲۰۸
  - ٣٣) المرجع السابق، ص٢٠٩
- ٣٤) أمين الخولى، الأعمال الكاملة، ٧، المجددون في الإسلام، القاهرة، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ص٢٧
  - ٣٥) المرجع السابق، ص٥
  - ٣٦) المرجع السابق، ص١٢
  - ٣٧) المرجع السابق، ص١٢-١٣٣
    - ٣٨) المرجع السابق
    - ٣٩) المرجع السابق، ص١٤
  - ٤٠) ألف، مرجع سبق ذكره، ص١١٦
    - ٤١) المرجع السابق، ص٧٧

المرجع السابق، ص١٠٩، هامش٣٤ انظر أيضا كتاب د. على مبروك، النبوة، من علم العقائد إلى فلسفة التاريخ، محاولة في إعادة بناء العقائد، ١٩٩٧.



التناول العربي

نعنى بالقراءة العربية لابن رشد القراءة التى تتحكم فى الكتاب التذكارى الذى أشرف عليه د. عاطف العراقى ونشره المجلس الأعلى للثقافة عام ١٩٩٣. وهى القراءة التى سبق أن قدمها قبل عقد التسعينيات فى "النزعة العقلية فى فلسفة ابن رشد" (ط١، ١٩٨٤) وفى "المنهج النقدى فى فلسفة ابن رشد" (ط١، ١٩٨٤) وكان د. عاطف العراقى قد اشترك قبل ذلك فى إعداد كتيب عن ابن رشد بمناسبة مؤتمر ابن رشد فى الجزائر (١٩٧٨م) مع "أستاذه" د. زكى نجيب محمود، على حد تعبيره، وهكذا وقبل أن نخوض فى تفاصيل هذه القراءة الرشدية لابد أن نتوقف عند د. زكى نجيب محمود الذى يبدو ـ وفقا لعبارة د. عاطف العراقى ـ أحد مؤسسى هذه القراءة بالذات وأحد صائغى المعادلة "الوسطية" العربية المعاصرة.

يبذل المرء حين يتفلسف جهداً نفسياً وعقلياً كبيراً في سبيل أن يتوصل إلى فهم معين للزمن الذي يعيش فيه وللعصر الذي يحياه مهما تجرد عن السياق التاريخي لتفكيره وهو لا يستطيع أن يبني قوالبه إلا ضمن الإطار المعرفي لعصره والسياق الاجتماعي الذي يحده من كل جانب، ومهما تكن توجعاته فعليه أن يجيب بوضوح تقريبي عن جملة من الأسئلة التي يطرحها عليه عصره وتعبر عنها صيحات احتجاجه.

اذلك لا أظن ممكناً أن ننظر إلى إضافات زكى نجيب محمود بغير أن نسلم في مقدمة الحديث أننا فيما نقول نستند عن عمد أو عن لاوعى إلى آخر ما توصل إليه غصرنا من تشكلات فى الواقع والفكر معاً. ويتميز عصرنا \_ فيما أظن \_ بشعور كاسح بزوال اليوتوبيا. وأقصد بما أسميه "اليوتوبيا" مدينة الأحلام التى رسمتها عقول قادرة عبر التاريخ لتجاوز الحياة كما تجرى من حوانا، فيصور كبار المفكرين للناس ما يتمنونه للإنسانية. وكانت نقطة البدء فى مسيرة اليوتوبيا جمهورية أفلاطون أو سياسة أفلاطون التى رسم فيها ذلك الفيلسوف اليونانى العظيم صورة للدولة "المثلى" كما رآها. ثم تسلسلت المؤلفات الطوباوية التى اختارتها العقول القوية القديرة لحل متناقضات الحياة التى ثقلت رحاها على صدر الشعوب، فجاء بعد أفلاطون، توماس مور فى يوتوبيا وميكيافيللى فى الأمير وفرنسيس بيكون فى أطلنطس الجديدة ووليم مورس فى جنة أرضية وصموئيل بتلر فى بلد لا وجود له و ه . . ج ولز فى يوتوبيا حديثة والفارابى فى آراء أهل المدينة الفاضلة وماركس فيما قال عن المجتمع غير الطبقى .

أظن إذن أن عصرنا يتميز بشعور كاسح بزوال اليوتوبيا سواء أكانت "مدينة جديدة" أو "جزيرة جديدة" أو "أرض جديدة" أو "مجتمع جديد"، وحسبنا أن نلحظ بان الحالمين في عصرنا قد أزاحوا فكرة الممكن من طريقهم.

لكن عصرنا بنى على نقائض تلتقى فى جوف واحد ليحد بعضها من سطوة بعضها الآخر، فتمحى المعالم ويتعذر وصف عصرنا بسمة معينة تميزه بصورة قاطعة لا تجد إلى جوارها النقيض الذى ينفيها، فانظر تجد مقابل زوال اليوتوبيا مولد نظريات علمية وفكرية وفلسفية عديدة قوامها نقد الحقيقة الأبدية وتحطيم الفكر النهائى فضلا على صعود المقولات الجزئية مكان المقولات الكلية ونشأة المصطلحات المؤقتة التى كانت ولا زالت تصدم المزاج الطبيعى للنفس البشرية الذى يتمثل فى الميل نحو الوحدة والشمول والعموم فى النظر إلى العالم، بل وأصبح الفكر يتعمق لا بالتجريد الأبدى وإنما بالسياق أو بالشرط المحلى لصياغته.

إذن هناك تياران متعارضان في عصرنا. أما محور التيار الأول فهو زوال اليوتوبيا، أي زوال الممكن أو الحلم، وأما التيار الثاني فهو الصبياغات الفكرية الجديدة لمفهوم الممكن والاحتمال وغيره من مصطلحات تعيد النظر تماماً في مختلف النظريات الحتمية. لذلك لم يتمزق عصرنا تمزيقاً نهائياً، وإنما جاءت محوريته الكبرى لتحل محل فكرة الحتمية التي كانت لها السيادة ثم استهلكت واستنفدت أغراضها وظهرت الناس حاجات جديدة استحدثتها التجارب التاريخية الأخيرة. فالفكرة المحورية التي تدور حولها اهتمامات عصرنا هذا وهمومه إنما هي فكرة الممكن أو الإمكان.

ومما لا شك فيه أن فكر زكى نجيب محمود دار حول تحطيم المطلقات. ولم يكن نقده للميتافيزيقا سواء أكان هذا النقد حاداً (خرافة الميتافيزيقا) أو توفيقياً (موقف من الميتافيزيقا) في معزل تام عن وضع الحداثة الغربية نفسها موضع سؤال، ويكاد يكون عنوان الفكر بعد الميتافيزيقي (١٩٩٣) ليورجي هابير ماس العنوان الأعم لفكر زكى نجيب محمود وتساؤل الحداثة الغربية عن نفسها على السواء. ومهما يكن بينهما من اختلاف فكلاهما يبحث عن تأسيس فلسفى لمشروعية التنوير الأوروبي وعن البرهان الجديد على صحة أو زيف العقلانية.

ومن هنا لم يتطرق زكى نجيب محمود إلى مجموعة من الأسئلة التي تـؤرق العقل العربي منذ زمن وهي: ماذا يعني أن الواقع العربي الإسلامي المتداخل



والمتصارع مع العالم يستطيع أن يفرز فلسفات مختلفة تمام الاختلاف عن التراث الغربي الحديث والحداثة الغربية المعاصرة؟ ماذا يعنى أن يكون نحت المفاهيم الفلسفية في هذا الواقع يخضع إلى آليات خاصة؟ وما طبيعة هذه الآليات وحدودها؟ وباختصار لم يتطرق زكى نجيب محمود إلى مشكلة امتلاك الزمن العربي المعاصر لفلسفة تعبر عنه وعن غيره من الأزمنة ولم يتساءل عن شروطها الخارجية والداخلية فضلاً عن ضبط الفروض التاريخية والمعرفية. وسلم بأن الفلسفة تتحدث بلغة دون سواها من اللغات الحية والميتة، وإن صاغ - فيما أظن الجمل لغة فلسفية عربية في القرن العشرين وتقمص دور أبى حيان التوحيدي في تجديد الفكر العربي (أ) إلا أنه لم يواصل الصراع مع الفقه السنى ولم ينقد ميتافيزيقا الأنظمة العربية الراهنة واللاحقة التي تعتبر الحقيقة من وحيها والفضيلة من الخراجها.

وأقصد أن نقد زكى نجيب محمود لم يكتمل لعدة أسباب، صحيح أن الفلسفة تتميز بطاقة توليد المفاهيم والمصطلحات التي يوظفها الفيلسوف لصالح التفكيك أو لخدمة تدمير المفاهيم والمصطلحات السابقة والسائدة، وبالتالي فالتفكيك أو التدمير ليست خاصية من خصائص فلسفة الوضعية المنطقية التي ناصرها زكى نجيب محمود وإنما ساهم في ترسيخها هايدجر وديريدا، وأضحت سمة من سمات العقل النقدى منذ بداية ما ندعوه بأزمة الوعى الأوروبي (بول هازار) التي جعلت التفكيك صفة من الصفات الضرورية لفعل التفكير الفلسفي نفسه بغض النظر عن التيار الذي يلتزم به الفيلسوف.

وفى سياق التدمير الشامل للفلسفة فى معناها المألوف وليس التدمير الشامل للدين دعا الكثيرون وليس زكى نجيب محمود وحده إلى إحلال العلوم محل الفلسفة. ورغما عن أن ميشيل فوكو ليس وضعياً كما هو معروف فقد دعا على سبيل المثال إلى وضع "العلوم الإنسانية" مكان الفلسفة. والجدير بالذكر فى هذا الصدد أن تحرر العلوم سواء أكانت إنسانية أو طبيعية عن الفلسفة، لا يعنى أن العلوم جميعاً قد أصبحت خالية تماماً من الفلسفة.

وما أود أن أشير إليه هنا هو أن نقد زكى نجيب محمود للميتافيزيقا لم يكن نقداً للدين كما تصور البعض وإنما كان نقداً للفلسفة أو لنمط من أنماط الفلسفة الشائعة والسائدة ألا وهو الميتافيزيقا. غير أنه نشر كتاباً سنة ١٩٥٣، أسماه إذ ذلك خرافة الميتافيزيقا وغضب الكثيرون "على ظن منهم أنه مادام الكتاب ينفى أن يكون

رًا في

فيلسوف الميتافيزيقا محقا في جعل بنائه الفكرى مطابقاً بالضرورة لدنيا الواقع، فكان الكتاب المذكور ينفى أيضا أن تكون العقيدة الدينية في إله موجود محقة فيما ذهبت إليه (المكرر) كما يقول زكى نجيب محمود. ومن هنا راح يفرق بين الفلسفة وبين الدين ويقارن بينهما.

## يقول:

"إن الفيلسوف إذ يبنى بناءه الميتافيزيقى، فإنما يقيمه على مبدأ من عنده وأن أى فيلسوف آخر من حقه كذلك أن يقيم بناء آخر على مبدأ من عنده، وبذلك تتعدد البناءات الفلسفية بتعدد أصحابها. وأما فى حالة الدين فالأمر مختلف أشد ما يكون الاختلاف، لأن البناء الدينى قائم على وحى منزل. وليس من حق أحد آخر أن يبنى دينا على شيء آخر من عنده هو، اللهم إلا إذا كان خارجاً عن هذا الدين، وعندئذ لا يحسب له حساب، فبينما تتعدد البناءات الفلسفية بتعدد الفلاسفة. يظل البناء الدينى واحداً لوحدانية الموحى به والموصى إليه"(٢).

والمغالطة الأصلية هذا التاريخية والمعرفية التى وقع فيها زكى نجيسب محمود هى منهجية المقارنة نفسها التى تتعارض مع جانب آخر من جوانب تفكيره وهو فرضية أن "لكل مجال" من مجالات القول "معياره الخاص"(1). المغالطة إذن هى افتراض التشابه الأصلى بين مختلف مجالات القول . وهى المغالطة التى أسست مشكلة التوفيق بين الفلسفة وبين الدين على مدى التاريخ الفلسفى العربى منذ مزاوجة ابن طفيل فى حى بن يقظان وليست المشكلة فى تصورى أن ندمج الفلسفة فى الدين أو أن على العكس من ذلك أن نفصل الفلسفة عن الدين وإنما المشكلة فى الدين أو أن على العكس من ذلك أن نفصل الفلسفة عن الدين وإنما المشكلة الحقيقية هى أن نقيم معياراً خاصاً تستند إليه الفلسفة فى مقاربتها للدين.

ومن جانب آخر يقوم نقد زكى نجيب محمود على مغالطة منطقية قوامها أن تكون الميتافيزيقا متهمة بأنها ميتافيزيقا. وأقصد نقده للميتافيزيقا باعتبارها مجالا يفوق الحس. يقع زكى نجيب محمود وغيره من الفلاسفة فى المصادرة على المطلوب والتى هى عبارة عن أخذ المطلوب مقدمة لبيان نفسه، وذلك مع تبديل اللفظ بما يرادفه، كما لو كان المطلوب: كل الميتافيزيقا فارغة، فقلت كل الميتافيزيقا غير حسية وكل ما هو غير حسى فارغ، فإنه، وإن أنتج: كل الميتافيزيقا فارغة، فليس عين المطلوب عين الميتافيزيقا، أى مجرد تعريف اللفظة أو استبدالها بلفظة مرادفة، فما جدوى أن نقول إن الميتافيزيقا مجال ما بعد الطبيعة يفوق التجربة



الحسية سوى تفصيل اللفظة نفسها والميتافيزيقا كلام فارغ لا يكذب ولا يصدق لأنه كلام لا يشتقه المرء من التجربة. يقول زكى نجيب محمود إن كل عبارة ميتافيزيقية غير محسوسة إنما هى غير ذات معنى لأنها "مشتملة على كلمة أو كلمات لم يتفق الناس على أن يكون لها مدلول بين الأشياء المحسوسة" (٥).

تلك ناحية أساسية من ضعف نقد زكى نجيب محمود للميتافيزيقا، والناحية الأخرى أن هذا النقد لم يتكامل مع بقية عناصر النقد فى المفهوم الفلسفى، وقد اقتصر النقد عنده على نقد الوهم الميتافيزيقى، ولم يتجاوزه إلى نقد الوحى ونقد الاتجار بالدين ونقد البنينة الفوقية المثالية ونقد الوهم الأخلاقي ونقد الشفافية بالإضافة لنقد الوهم الطبيعى ونقد الوهم الخاص. بل عزل منهجه الفكرى تماماً عن مجال الدين فصار مصدر الدين وحياً يوحى إلى نبى أو رسول وإن سلم بأن "فى الدين إما أن يصدق المتلقى ما يقال له وإما أن يرتاب، أعنى أنه إما أن يؤمن بها"(١). ففى نهاية التحليل تبقى المنظومة الدينية "ركيزة إيجابية حميعا - فتضاف إلى ما عند الناس من علوم وفنون وآداب وأعراف وتقاليد وغير نلك من مقومات المجتمع"(٧).

وهكذا لم يكن زكى نجيب محمود فى كل ما قاله عن الدين عالماً ناظراً نظرة نقدية فلسفية. وهو فى هذا يفكر بطريقة فلاسفة الوضعية المنطقية نفسها الذين لم يكونوا ملاحدة وكانوا فضلا عن ذلك "مثاليين" فى العديد من القضايا الفلسفية الخاصة بفلسفة العلوم. إذ لم يكن جميع أعضاء جماعة دائرة فيينا من الملتزمين بالتاويل الواحد لخط الفلسفة الوضعية. والتناقض بين الوضعية وبين المثالية وارد عند زكى نجيب محمود نفسه فى فلسفته السياسية والاجتماعية.

وليس المقصود من النظرة النقدية الفاسفية الشاملة أن نضفى المطلق وإنما تعنى إقامة مقاربة نسبية ترسم حدود المطلق فى نسق أشمل وأعم يؤسس العقل النقدى العربى لا يعنى تأريخ مساراته المختلفة والطويلة بل وربما المهمة كما حاول طيب تزينى فى الفكر العربى فى بواكيره وآفاقه الأولى وعايد الجابرى فى بنية العقل العربى وتكوينه ومحمد أركون فى تاريخية الفكر العربى الإسلامى.

وما نحن فى حاجة ماسة إليه ليس التاريخ وإنما تأسيس العقل النقدى العربى. وفى التسعينيات، راح زكى نجيب محمود يقترب من عملية التأسيس هذه



ضمن تجديد الفكر العربى، لكنه لم يتجاوز حدود الدمج بين الشروق من الغرب وبين الشروق من الشرق في كيان واحد موحد، فمن المتراث العربي الإسلامي ما لابد أن يبقى ليضمن للعربي استمرارية تاريخية في حياته الثقافية، وهي استمرارية ضرورية لتظل للعربي هويته في جوهرها. ومن علوم الغرب الطبيعية والمناهج الجديدة ما يمكن أن نتقدم به نحن، في مصر والوطن العربي، أقول إذن إن زكى نجيب محمود لم يتجاوز حدود الموقف "الوسطى" الذي هو النقيض المستقيم لروح العقل النقدي، وهو يكتب بقول:

"على الجانبين جماعتان تقفان إحداهما من الأخرى على طرفى نقيض: إحداهما تغترف من تاريخها، والأخرى تغترف من أوعية الغرباء، والأولى ترى طريق النهوض في استرجاع الماضى، والثانية تطرح ماضيها وراء ظهرها مشدودة البصر نحو مستقبل جديد يواد، الأولون يحسبون على "اليمين" الذى يُؤثر استتبات ثقافته وحضارته من تربته، والآخرون يحسبون على "اليسار" الذى يقبل شجرة الثقافة والحضارة مأخوذة من خارج حدوده اتشتل في أرضه، والحق أن صاحبنا حما يقول د. زكى نجيب محمود وهو يقلب النظر في هذه المواقف لم يستطع أن يرى أملاً في أي من الجناحين، فالميمنة كما رآها، قمينة بأن تغلت منها قوة العصر، والمسيرة حكما رآها أيضاً قد تستتبع أن ينقد المواطن قوة تاريخه، وأما موطن الرجاء فيما تصور، فهو ذلك الوسط الذي تجمعت فيه جماعة الكتاب الكياد حميعاً" (^).

ومن أبعاد الفرق بين روح العقل النقدى وبين روح الموقف الوسطى الذي يقفه زكى نجيب محمود أن النقد الفكرى عنده إنما هو نقد لغوى لإبطال المقولات النظرية نفسها. ومن المؤكد أن زكى نجيب محمود كان على يقين منذ أو اخر الأربعينيات بأن الحياة الفكرية العربية بحاجة إلى مراجعة تتناولها من الأساس، إلا أن دعوته لملانتقال من عصر فكرى عربى قديم إلى عصر آخر لم تصل بين النقد إلا اللغوى وبين نقد التصورات الكلية العقلية؛ وصارت الثورة الفكرية في نظره ثوره من أجل " التدقيق" اللغوى و" التوضيح" اللغوى. فمن اللغة تبدأ ثورة التجديد الفكرى، وهو إذ يقول: " لست أتصور لأمة من الأمم ثورة فكرية كاسحة للرواسب، الاكرى، وهو إذ يقول: " لست أتصور لأمة من الأمم ثورة فكرية كاسحة للرواسب، إلا أن تكون بدايتها نظرة عميقة عريضة تراجع بها اللغة وطرائق استخدامها، لأن

اللغة هي الفكر، ومحال أن يتغير هذا بغير تلك (1). لذلك حين نهض العرب من ظلام الجاهلية ظهر الكتاب الكريم وحين أرادت أوروبا أن تنهض من ظلام العصور الوسطى رفعت لواء "اللغة الواضحة"(1). إذن البحث في فلسفة اللغة إنما هو بحث حاسم ليكون البحث عن صيغة فكرية عربية جديدة ركنا ركيناً لأي تفكير عربي جديد، تطوير الفكر العربي مرهون بتطوير اللغة العربية، والثورة الفكرية العربية مستحيلة بغير معاودة النظر في اللغة العربية السائدة. لكن هل يمكن أن يرتج بنيان الفكر الفلسفي العربي لمجرد تجديد معاني اللغة وتراكيبها؟ أظن أن عباس محمود العقاد كان على حق مبين حينما رأى في زكى نجيب محمود أديبا للفلاسفة، ذلك أن تجديد الفكر العربي عنده إنما في جوهره تجديد أدبي يعيد ترتيب أو يعيد تنظيم أو يعيد بناء الصورة أو الشكل الفكري. وهو حين ينقد مفارقة اللغة العربية لهذا العالم فإنما يقصد اللغة الأدبية لا اللغة الفكرية. إذ يقول وإذا أراد العربي " تقويم قطعة أدبية فذلك إنما يكون بالنظر فيه أن الفكرية وظلال" (11).

ومن الضرورى حقاً أن ننتقل بلغتنا العربية من مرتبة الجمال وجرس الألفاظ الفائتة إلى حصيلة فكرية عربية جديدة نسهم بها في عالمنا الصخّاب بمذاهبه ودعاواه. من الضرورى أن نتحول من اللفظ الجميل إلى اللفظ الدال، من جرس اللفظ إلى مدلوله. إلا أن التحول اللغوى شرط ضرورى للتحول الفكرى لكنه لايرقى إلى أن يكون مدار التحول الفكرى العربى المعاصر في عمومه. أما هذا المدار ففي ظنى أنه يتجاوز الحدود الضيقة لسلامة الشكل إلى المضامين الفكرية نفسها بكل ما تحويه من مقولات ومصطلحات ومفهومات راسخة لابد من إعادة النظر فيها جملة وتفصيلاً، شكلاً ومضموناً، هذا وإلا فسوف يبقى الشعر إلى فترة مقبلة طويلة الفضيلة العربية التاريخية الوحيدة وسوف نبقى في دنيا الفكر مختلفين.

ولايعنى كل ما أسلفناه من نقد أن زكى نجيب محمود ليس فيلسوفاً وإنما جاءت إضافاته الجديدة في ميدان الفلسفة العربية المعاصرة محدودة منذ عقد الخمسينيات على وجه التقريب بحدود مازالت تعرقل مسيرة العقل النقدى وتتحدر

"بنقد الفكر" إلى حضيض المحاق. كان زكى نجيب الثقافية محمود واعياً تمام الوعى بأن" نقد الفكر لم يعرف قط طريقه إلى حياتنا الثقافية" (١٢). عرفت حياتنا انقداً اسمه النقد الأدبى لكنها لم تعرف " نقد الفكر" إلى الآن وذلك لسبب جوهرى وهو أن الفكر العربى بنى معظمه على مقدمة أو مقدمات يحيط بها شيء من التقديس أو من التوقير بحيث لم يتيسر المفكر العربى أن يشكك فيها بحرية أوير فضها بحرية. وقد الإزم زكى نجيب محمود هذا الأمر، أى حتمية المرجعية الدينية منذ زمن بعيد وليس كما يصرح فى فترة متأخرة (١٦).

كان قد أتيح لزكى نجيب محمود منذ أول موضوع خطه قلمه سنة ١٩٢٧ (أو ١٩٢٨) وهو لا يزال طالباً فرصة مكنته من الارتباط المبكر " بالمقدمات الدينية" للفكر. كان أول موضوع خطه قلمه " محاولة لتحليل شخصية الخليفة أبى بكر الصديق، بقصد الوصول إلى ذلك الجوهر في شخصيته" (١٤٠).

وما حدث له أو ما أراد لنفسه هو التعديل المستمر على تعاقب المراحل فى موقفه من الدين والتراث، ولم يكن تجديد الفكر العربى (١٩٧١) إلا علامة على تحول جديد فى الموقف من الدين والتراث، على أنه لم يتحول قط إلى تطبيق التحليل المنطقى على النصوص الدينية، ولو فعل لوجد الكثير من الأفكار الجديدة. إذ يقول جاك بيرك:

هذا العمل [أى التحليل المنطقى للقرآن] لم يقم به أحد حتى الآن بالإضافة لمقاربات أخرى يشير إليه بحثى إن جاز التعبير من جميع الجوانب. ولماذا نندهش؟

فالعرض القرآنى المرتبط بمفهومى البيان والتفصيل والنيان يتضمنان "التعبيرية" و "التمفصل" أقول إن العرض القرآنى يجاوز حقاً العلوم التى عادة ما تطبق عليه، أى أن الدراسة المعجمية والنحوية، بل والخطابية، لاتكفى. فحتى عالم كالزمخشرى النزم أغلب الوقت بحاشية المفردات وأبعد ما وصل إليه هو مجموعات المفردات. وما أندر هؤلاء الذين يهتمون من المفسرين المعاصرين بعليل ترابط الآيات فيما بينها (ت.ب. عاشور) أو بتعليل آثارها الأسلوبية حينما تتظمها جداول (سيد قطب). وفي الحالتين، يبقى التقييمان؛ وإن قاما على فهم عظيم

للغة، على شيء من الذاتية، وفيما يختص بالاستشراق ورغما عن بعض المقاربات السميوطيقية (١٥) فالاستشراق لم يحدد البؤر المركزية ـ فيما نعلم ـ لا من ناحية التصنيف ولا من ناحية النظام.

وسوف نظل إذن محصورين فى حدود التقريب حول مواضيع هى فى نظرنا مواضيع جوهرية ما لم يأت التحليل المنطقى الحديث الذى من وظيفته على سبيل المثال أن يقيم تحويلات إلى لغة كلغة بيانو المنطقية لتكمل على وجه الدقة الملاحظة الكيفية" (١٦).

والمقصود من التحليل المنطقى الحديث ما طرأ على علم المنطق من تحديث منذ نحو القرن من الزمن على وجه التقريب. إلا أن المؤلفين العرب المعاصرين غالباً ما يفتقرون إلى التمرس بأساليب المنطق الرياضى حتى يستطيعوا أن يستخلصوا النظريات الجديدة في مجال تطبيقه على مختلف نطاقات القول سواء اكان قولاً دينياً أو أخلاقياً أو ميتافيزيقيا أو مثاليا أو قوميا أو علمياً. زد على ذلك أن منطق أرسطو هو صاحب السيادة في الفلسفة العربية منذ أمد بعيد وأن بعض الفقهاء المسلمين أنكروا منفعة المنطق وحرموا الاشتغال به (۱۷).

وكيف يطبق زكى نجيب محمود فلسفته المنطقية في مختلف علوم الدين وهو يستعير موقف الغزالي السلبي من المنطق. إذ لم يفت الغزالي أن يحذر من آفات قد تنجم من الرياضة والمنطق، " فقد تعجبنا الدقة العقلية التي نراها في الرياضة والمنطق، واليقين الذي ينتهيان إليه، فنتوهم أن هذا نموذج لجميع أقوال الفلاسفة مهما اختلفت موضوعاتها، وعندئذ نظن اليقين بما ليس من اليقين، بل قد يأخذنا الإعجاب بدقة الفلاسفة كما تتبدى في علومهم الرياضية والمنطقية، ثم يبلغنا عن بعضهم الكفر فنكفرمعهم، إيماناً منا بأنهم أصحاب حق يقيني ودقة معصومة من الخطأ، (١٨) فوقف زكى نجيب محمود الموقف الشائع السائد القائل بأن المنطق خطر على سلامة العقيدة عند المؤمن. أو أقل إنه هذا الموقف ولم يصرح به تمام التصريح. وعلى أي حال فللسهروردي فتوى أفتى بها سائلا سأله عن رأى الدين في الاشتغال بالمنطق تحصيلاً وتعليماً، فأجاب السهروردي قائلاً: " وأما المنطق فهو مدخل الفلسفة ومدخل الشر". وأما السيوطي فيحرم الاشتغال بالمنطق، قائلاً

عن نفسه: "كنت في مبادئ الطلب قرأت شيئاً في علم المنطق، ثم ألقى الله كراهته في قلبي، وسمعت أن ابن الصلاح السهروردي أفتى بتحريمه، فتركته لذلك". كما تصدى ابن تيمية للمنطق ورأى فيه خطراً على تقاليد الإسلام وشن عليه هجوماً عنيفاً، في بعض مؤلفاته، ولا سيما في كتابه الشهير "الرد على المنطقيين".

وهكذا جعل زكى نجيب محمود الدين موكولاً إلى الإيمان والعلم موكولا إلى الاعقل ودون أن يحاول لحظة أن يمد قوانين الفلسفة المنطقية التى ناصرها لتدخل فى شئون الدين، ولم يستطع على هذا أن يضيف إلى العقيدة الإسلامية أبعاداً فلسفية. بل امتزجت عنده العقلانية بموقف سلفى معتدل. فهو يقول:

" لو فنركز على الجانب العقلاني من جهة، وعلى الجانب السلفي المعتدل من جهة أخرى، لاستطعنا بأولهما أن نواجه عصرنا وهو عصر العلوم القائمة على عقل صرف متكئين في الوقت نفسه على أصول الشريعة الإسلامية والدراسات اللغوية والنحوية والفقهية التي هي قوام السلفي. على أن تكون هي السلفية التي تجعل للعقل نصيبه من التأوى كلما اقتضت الحاجة إلى تأويل، أقول إننا لو استطعنا الدمج بين هنين المحورين، لكان لنا بذلك أسس رفع الماضي في أسس العلاقات

الإنسانية \_ علاقة الإنسان بالإنسان وعلاقة الإنسان بالله ومسايرة للعصر في علومه واتجاهاته الفكرية، لاسيما فيما يتصل بالاقتصاد والسياسة "(٢١).

وأغلب الظن أن سافية زكى نجيب محمود إنما هى شكل محتواه الفاسفة المنطقية وما نطق به لسانه من اعتدال سافى لا ينبئ ــ كما تصور البعض ــ عن اعتقاد الرجل فى السافية، لا لأنه مفكر منافق وإنما لأن التراث العربى والإسلامى عنده لا يجاوز حدود الشكل الأمر الذى يجعل الفكر العربى القديم زينة تزدان بها مقولاته الحديثة ولعله قد ذهب فى تمبيزه بين الشكل التراثى وبين المحتوى الحديث إلى الحد الذى يجعلنا نقول إنه فى الظاهر من أنصار المعتزلة وفيما بطن وضعى منطقى. وهو يتظاهر فى تجديد الفكر العربى بمناصرة مذهب المعتزلة ولا يعتقده على وجه اليقين، وإذا كشف اعتزاله، ظهر له ولنا مذهبه الغربى الأصلى المنطقى. فلو تمنطق فى العقيدة لتزندق، كما يقولون. وليس زكى نجيب محمود سافيا اسبب فلو تمنطق فى العقيدة لتزندق، كما يقولون. وليس زكى نجيب محمود سافيا اسبب أساسى وهو أنه يرى أن "هذا التراث كله بالنسبة إلى عصرنا قد فقد مكانته، لأنه يدور أساساً على محور العلاقة بين الإنسان والله، على حين أن ما نلتمسه اليوم فى لهفة مؤرقة هو محور تدور عليه العلاقة بين الإنسان والإنسان والإنسان "(٢٢).

ومن ثم يرفض زكى نجيب محمود سلطان إشكالية الإنسان والله الماضية على الشكالية الإنسان والإنسان الحاضرة لأنه سلطان يصنع فكراً ميتاً لا فكراً حيا جديداً .

وأنى لأسلم كما يسلم الكثيرون غيرى أن زكى نجيب محمود واحد من أعلام التجديد الفكرى العربى منذ الطهطاوى إلى يومنا هذا، حاول بطريقته الخاصة أن يوفق بين التراث والعصر كما سبق أن حاول محمد عبده المحاولة نفسها وكما سبق أن حاول الكثيرون غيرهما من أمثال عباس محمود العقاد وطه حسين وتوفيق الحكيم ونجيب محفوظ ولويس عوض الذين ينتمون جميعاً إلى جوهر الروح العربية الثنائى منذ تأسيس الإمام الشافعي للأيديولوجية الوسطية.

وبالرغم من أن العروبة تميل إلى طابع خاص من طبائع العالم الإسلامى القديم وبالرغم من أن العالم الإسلامى القديم كان يجمع بين أديان مختلفة فى إطار شرعى إسلامى وتحت شعار لغوى وثقافى واحد هو اللغة العربية إلا أن الحقيقة

العربية أو الحادث العربى أو الواقع العربى إنما هو واقع لغوى لا يمكن اختزاله إلى مجال التداول العقدى. فقد عبر سوريون وإيرانيون وأندلسيون فى اللغة العربية، واستعمل مسلمون للمقتنعون أو غير مقتنعين للمقتنعين ويهود ومسيحيون بل ومفكرون أمثال الرازى للمنترى لا ينتمى لأى من هذه الأديان للغة العربية. وتدل الأرضية اللغوية المشتركة على الخضوع المشترك لمنطق تعبير واحد، كما تدل على دخول مجال تداول ثقافي مشترك.

يقول د. عاطف العراقى بأنه يقرأ ابن رشد فى المقتضى العملى المحدد اللغوى لمجال التداول، أى أنه فيلسوف عربى استعمل اللغة العربية ودخل فى تقويم عبارتها الفلسفية، لكنه سرعان ما يرده إلى المقتضى نفسه للمحدد العقدى لهذا المجال، أى أنه سرعان ما يرده إلى المحدد الإسلامى دون أن يقيس بالمحدد الثقافى العام لمجال التداول.

فهو يقول إن "الفلسفة العربية" تحتل مكانة بارزة في تاريخ الفكر الفلسفي وإن "المؤلفين العرب" و "الفلاسفة العرب" و "الفلاسفة من العرب" أدوا دوراً بارزاً في تكوين المذاهب الفلسفية ثم يضيف إنه يقدم "الفكر الإسلامي في صدورة دقيقة محددة تتناسب وحقيقة الدور الذي أداه في مجال التراث الإنساني". (٢٣) وبالتالي فهو لا يفصل بين المحدد اللغوى وبين المحدد العقدي ولا يستعمل المحدد الثقافي الأعمق لمجال التداول، فالنزعة العربية نزعة تخص طريقة الوجود لا طريقة الاعتقاد. بعبارة أخرى، النزعة العربية رمز يثير عالمي الجغرافيا والتاريخ أكثر ما انتشار العروبة أدنى بكثير من انتشار الاعتقاد الإسلامي الذي جاوز منذ بداياته انتشار العربية، ولكن ما هو سبب الخلط بين العروبة والإسلام؟ وإذا كان ثمة ضرورة لربط "الفكر الإسلامي" بالفكر العربي" فما طبيعة هذا الربط الضروري؟ يقول د. عاطف العراقي إن ابن رشد. وقف موقفا من "فلاسفة الإسلام". فلماذا يقول من جهة أخرى إن دراسته "تتعلق بالفلسفة الرشدية بأسرها سواء منها ما ظهر في العالم العربي أو في تطورها عند الرشديين اللاتينيين". (٢٠١) أم هل علينا أن نكتفى بالاعتقاد في أن "الوصول إلى الحق وسط هذه التفسيرات من أصعب الصعاب" وفي

"الوصول إلى التفسير الذى يعد أقرب ما يكون إلى الصحة"، أى الاعتقاد فى العجز عن الوصول إلى رأى يقينى؟ كيف نرد ابن رشد إلى المحدد العقدى/ العقائدى لمجال التداول وهناك "جانب أو أكثر من جانب لا يتفق مع الدين فى جوهره مثال ذلك نظرياته فى خلود النفس، والمعجزة، وقدم العالم"(٢٥) وكيف يكون الحديث عن صلة ابن رشد بالمحدد العقدى بعيداً عن نطاق وموضوع دراسة د. عاطف العراقى وهو يريد تقديم "الفكر الإسلامى" فى صورة دقيقة؟ وكيف يقول إنه يقدم "الفكر الإسلامى" دون أن يحل مشكلة التوفيق بين الإسلام والفلسفة؟ وإذا كنا قد أصبحنا كما يقول د. عاطف العراقى ــ ننظر إلى الفلسفة من خلال قوالب محددة ما القالب غير العقدى الذى يجب أن نبحث على أساسه فى الفلسفة العربية؟ ما القالب الثقافى الذى قد يحل محل القالب الدينى الخالص؟.

واقع الأمر أن د. عاطف العراقي يرد المحدد اللغوى والثقافي إلى المحدد العقدى لأنه يحاول أن يؤكد على أساس جديد للنظر "لقضية الفلسفة في الإسلام". ما جدوى الحديث إذن عن "آخر فلاسفة العرب"؟ ورغم أنه يقول إن قضية "قدم العالم" تخرج عن نطاق بحثه فإنه يدرسها في صلب الكتاب نفسه عن "النزعة العقلية في فلسفة ابن رشد". فمادام هو يؤسس لقضية الفلسفة في الإسلام لابد أن يتناول قضية "قدم العالم" التي لا تتفق مع الإسلام في جوهره.

إنه يريد "للفلسفة العربية التقدم" وهو ينادى فى الوقت نفسه بإعادة تأسيس الفلسفة الإسلامية. وكيف نعيد تأسيس الفلسفة الإسلامية وابن رشد ذهب إلى حد نفى القول بوجود كليات مفارقة؟ كيف نعيد تأسيس الفلسفة فى الإسلام وتصور ابن رشد للكون كله، سماؤه وأرضه وحدة واحدة يتصل كل أجزائها بالأخرى اتصالا ضروريا محكما؟ ألا يتعارض قول ابن رشد بوحدة الكون كله مع آيات القرآن التى تقول بتصور متعال للحق والحقيقة: "هـو الذى أرسل رسوله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله ولو كره المشركون" (سـورة الصـف، الآية ٩) حيث تدعو الآية إلى شكل متعال للحقيقة أو إلى شكل يعلو على الكون وقوانينه؟

وعلى الرغم من أن د. عاطف العراقى يقيم ابن رشد على قمة عصر "الفاسفة العربية" فإنه يقول بالفلسفة الإسلامية ويحيل القارئ إلى مقدمة د. أحمد



فؤاد الأهواني لكتاب "النزعة العقلية في فاسفة ابن رشد" التي يصف فيها د.الأهواني "النزعة العقلية" بأنها محاولة لتطبيق فلسفة المذاهب على تاريخ "الفلسفة الإسلامية". في هذا الإطار يرجع د. عاطف العراقي اتجاه ابن رشد إلى ركيزتين أساسيتين إحداهما "العقيدة الدينية". فالفرق بين عالم الكلام والفياسوف في الدرجة لا في النوع، أي في المنهج لا في المذهب. يدافع عالم الكلام عن الدين بالجدل ويدافع الفياسوف عن الدين بالمنطق. والاختلاف بين الفياسوف وبين عالم الكلام بخصوص الدين اختلاف في المنهج لا في الدفاع عن الدين. يجد د. عاطف العراقي فرقا جوهريا بين الاثنين، لكن هذا الفرق الجوهرى ليس فرقا في الدفاع أو عدم الدفاع عن الدين إنما هو فرق في الشكل المعرفي المستخدم في الاستدلال، وقد نقد ابن رشد المتكلمين في المنهج لا في الرؤية نفسها، والواقع أن الخلاف بين ابن رشد وبين المتكلمين لم يكن في المنهج وحده بل كان خلافاً في جوهر الرؤية. فعلى حين كان علم الكلام بقصد نصرة آراء قد أعتقد ما فيها بأنها صحاح فأن الفيلسوف بما هو فيلسوف إنما قصده طلب الحق. وعلى حين يقول الدين بوجود كائنات مفارقة يقول ابن رشد "إن الكلى لابد أن يستند إلى الجزئي والمعقول لابد أن يستند إلى المحسوس"(٢٥) حسب تعبير د. عاطف العراقي الذي يضيف إن "ابن رشد يرى أن قول الفلاسفة (إن الكليات موجودة في الأذهان لا في الأعيان)، يراد بــ أنها ليست موجودة بالفعل في الأذهان لا في الأعيان، ولا يقصد منه الذهاب إلى أنها ليست موجودة أصلا في الأعيان بل إنها موجودة بالقوة غير موجودة بالفعل "(٢٧). فالكليات غير موجودة خارج النفس وإنما تستخلصها النفس من الجزئيات. والكائن الموجود خارج النفس إنما هو "الموجود الشخصى" وحسب.

والخلاف بين علم الكلام والدين من ناحية وابن رشد من ناحية أخرى يبين من خلال مشكلة "قدم العالم". فعلى حين يقول ابن رشد بقدم العالم وبقدم المادة الأولى يقول المتكلمون بالحدوث، أى بحدوث العالم عن العدم. فكيف ينسجم القول بقدم العالم والتدليل على وجود الله؟ هل إثارة هذا السؤال يضعنا سلفا في صف الغزالي وضد ابن رشد؟ أم أن القضية هي قضية أن يكون الفياسوف منطقياً مع نفسه وتصوراته؟ يتعلق النزاع بأصل من أصول الدين لا بنص من نصوص



الإسلام. فالنص عبارة قابلة للتأويل. أما الأصل فهو المبدأ الذى لا سبيل إلى التخلى عنه إطلاقاً كالقول فى حدوث العالم، فإن هذا أصل من أصول الإسلام، لا سبيل إلى التخلى عنها بحال، فهل خالف ابن رشد القول بحدوث العالم؟ يؤكد د. عاطف العراقى أن ابن رشد قد خالف القول بحدوث العالم.

فهو يقول: "وبهذا يتبين المنزع العقلى الذى سلكه ابن رشد فى تصوره لمشكلة الأبدية إذ أنه يقيمها على نفس الأساس الذى أقام عليه مشكلة الأزلية \_ وهو يتساءل دائما عن السبب وعن المرجح، وعن الداعى لفعل شىء من الأشياء دون شىء آخر حتى يمكنه تصور العالم كله تصوراً يستطاع به تفسيره، طالما أن هذا التساؤل عن السبب والمرجح مطلب من أهم المطالب العقلية "(٢٨).

وفى مقدورنا أن نقارن بين عقلانية ابن رشد هذه وعقلانية ليبنتز من مبدأ السبب الكافى وحده دون غيره من المبادئ والأصول. وبالطبع هناك تداخل بين المبادئ والأصول إلا أن هناك دوما طريقا أفضل من غيره من الطرق والأساليب المنهجية، وهذا الطريق هو طريق مبدأ السبب الكافى، فهو المبدأ الذى يحكم فلسفة ليبنتز كلها.

والمبدأ اسم ظرف من البدء، وجمعه مبادئ، ويطلق على السبب ماديا كان أو صوريا أو غائيا. ومبدأ الشيء أوله ومادته التي يتكون منها، فالنواة مبدأ النخل، والحروف مبادئ الكلام، ولكل علم مبادئ ومسائل، والمبادئ هي الحدود والمقدمات التي منها تؤلف قياساته، وهي التي تتوقف عليها مسائل العلم، ولا تحتاج إلى البرهان، وللمبدأ عند الفلاسفة معان كثيرة، والمبدأ عند ليبنتز هو مبدأ السبب، والسبب هو الحبل وما يتوصل به إلى المقصود والجمع أسباب، وأسباب السماء مراقيها أو نواحيها أو أبوابها.

والفرق بين السبب والشرط أن السبب هو ما يكون الشيء محتاجا إليه إما في ماهيته أو في وجوده على حين أن الشرط هو ما يتوقف عليه وجود الشيء كالوضوء للصلاة.



والسبب مرادف للعلة، إلا أن هناك فرقا بينهما من وجهين: أحدهما أن السبب ما يحصل الشيء عنده لا به، والعلة ما يحصل به. والثاني أن المعلول ينشأ عن علته بلا واسطة بينهما ولا شرط على حين أن السبب يقضى إلى الشيء بواسطة أو بوسائط.

وللسبب فى اصطلاح ليبنتز مبدآن كبيران للاستدلال العقلى: مبدأ عدم التناقض ومبدأ السبب الكافى، ويوجب مبدأ السبب الكافى أن يكون لكل شىء سبب يتوقف وجوده عليه، أو هو ما يتوصل به بصورة قبلية إلى تعليل وجود الشىء، أو عدمه، أو إلى تفسير كونه على هذه الحالة أو غيرها.

ويبدأ ليبنتز فلسفته بتقرير تفاؤل غنوصى. ويقول فى (الإلهيات) الفقرة ٥٠ من الخطاب التمهيدى إنه من المحال أن يخدعنا العقل. وفى الفقرة ٢٦٥ من (الإلهيات) أيضا يقول إن الله فى الوقت نفسه الذى يعطينا فيه العقل قد أعطانا مادة حل كل الصعوبات. بعبارة أخرى، لايوجد شىء لا يقبل التعقيل، وكل شىء يقبل مبدئيا أن يدخل فى مجال العقل، ويفترض هذا التفاؤل أن العقل العارف يتمتع بالطيبة نفسها التى يتمتع بها سبب الوجود الذى يجعل الأشياء موجودة.

والعقل نفسه واللوجوس نفسه يُعرف ويُوجد. وفي الخطاب التمهيدي (للإلهيات) يقول ليبنتز إن ضوء العقل عطية من عند الله تماما كما أن الوحي نزول من عند الله أيضا. هناك إذن انسجام بين الإيمان والعقل، فمن واجب العقل وقواه الخاصة أن يقدم السبب فيما يعلمه الإيمان، وبالتالي لا يمكن أن يتعارض الوحي مع العقل. يقول ليبنتز في الفقرة ٦٦ إن هذا الجزء من العقل الذي نمتلكه عطية من عند الله ويقوم على الضوء الطبيعي الذي بقي لنا وسط الفساد ويطابق هذا الجزء الكل ولا يختلف عن الذي في الله إلا من حيث كونه قطرة في المحيط أو من حيث كون العقل الإنساني متناهياً في اللمتناهي. وحتى إذا لم يكن العقل الذي فينا لا متناهيا كما هو الحال في الله فإنه يتمتع بالطبيعة نفسها، هناك إذن تواصل دنيوي بالعقل وفقط اختلاف في الدرجة بين العقل الإنساني وبين العقل الإنساني. يقول ليبنتز في (الملاحظات) الفقرة ٦ إنه يرى أن هناك شيئا معينا أكثر فينا لأن الضوء الذي فينا خيط من خيوط الله. وإذا كانت الصلة التي تربط المتناهي فينا لأن الضوء الذي فينا خيط من خيوط الله. وإذا كانت الصلة التي تربط المتناهي

باللامتناهي تعنى أننا نستطيع أن نتقدم في تعقل العالم فإننا نفهم على نحو أفضل معنى الخلق. وهذا الإدراك المتنامي والتدريجي للطيبة الإلهية يقود إلى تنامي الحب. وهذا الدخول أو هذا التعايش مع الله يعطى النظام المقبل للفضل الإلهي. يقول ليبنتز في (المبادئ) الفقرة ١٤ إن النفس العاقلة أو العقل "صورة من الألوهية. يقول ليبنتز في (المبادئ) الفقرة ١٤ إن النفس العاقلة أو العقل المعنى شيء شبيه بها، وإن يكن ذلك في نطاق أصغر". فيحاكي العقل، في مجاله وفي عالمه الصغير، ما يقوم به الله في العالم الكبير. ويقول ليبنتز كذلك في (المبادئ) الفقرة ١٦: إننا انتكد عن طريق هذا العقل نفسه من أن الأشياء قد حلقت على نحو يفوق كل أمانينا"، إذن فنحن نبرر الله. إذ يقول ليبنتز في (الملاحظات) الفقرة ٢٦ بأننا نجعل الأشياء أفضل في محيطنا. وذلك تبعاً لمبدأ ليبنتز عن الاقتصاد. ونساهم في نجعل الأشياء أفضل في محيطنا. وذلك تبعاً لمبدأ ليبنتز عن الاقتصاد. ونساهم في تغيير العالم. إننا آلهة صغيرة في عالمنا. ففي الخطاب التمهيدي (المإلهيات) الفقرة تغيير العالم. إن فضل الله لا يتناهي أبداً، وبين النفس العاقلة أو الروح والله لا يوجد فارق إلا في الدرجة.

فقد أراد الله الأفضل وخلقه. وإذا كان ما يميز كل وحدة عنصرية (مونادا) الرغبة والإدراك بوصفنا نبحث عن تتمية عقلنا فإننا نقترب من الله.

وبدون الله لا يوجد سبب في الوجود، مما يقود إلى تصور السبب الذاتي عند ديكارت وإسبينوزا، غير أن ذلك لا يفسر ضرورة الوجود ولذلك لابد من إرادة وقصد وغائية، أي أنه لابد من مبدأ الأفضل، والأحسن، لابد من أن تكون الأشياء مخلوقة من قبل الله في حكمته، أي عقلياً، أما من الخاصية الوجودية فيقول ليبنتز في (الإلهيات) الفقرة لا بأن الله سبب الأشياء الأول، وهو في الوقت نفسه السبب الأخير. الله يجاوز العالم. وذلك على عكس الله عند إسبينوزا الذي يحايث العالم، فإن عالم ليبنتز ليس ضروريا بل هو مُختار بسبب معين، إنه السبب الكافي لوجود الأشياء. وهو السبب الذي يدفع الإرادة. يقول ليبنيتز في (المذهب) الفقرة ٣٧: "يتحتم أن يوجد السبب الكافي أو السبب الأخير خارج سلسلة أو مجموع سلاسل

الأشياء العرضية (الحادثة) كل على حدة، مهما بلغت هذه السلسلة حدا لا نهاية له" وفي (المذهب) الفقرة ٣٨ يقول أيضا إنه ينبغى أن "ته جد العلة الأخيرة للأشياء في جوهر ضرورى، يحتوى على تفاصيل التغيرات على نحو سام أشبه بأن يكون مصدرا لها: وهذا الجوهر هو الذي ندعوه الله".

"وهذا السبب الكافى لوجود العالم لا يمكن العثور عليه داخل سلسلة الأشياء الحادثة" (المبادىء) الفقرة ٨. وهذا السبب الأول والأخير هو الله لأنه يحدد نفسه بمقياس العقل.

قلنا إن القراءة العربية لابن رشد هي القراءة التي تقود الكتاب التذكاري عن ابن رشد المفكر العربي، الذي أشرف عليه د. عاطف العراقي عام ١٩٩٣. وقلنا إن هذه القراءة سرعان ما تتحرف إلى رد ابن رشد إلى المقتضى العملي للمحدد العقدي لمجال التداول العربي، أي أنها سرعان ما ترده إلى المحدد الإسلامي دون أن تلتزم تماماً بالمقياس اللغوى الثقافي لمجال التداول نفسه.

فأول بحث فى الكتاب التذكارى الذى أشرف عليه د. عاطف العراقى للدكتور إبراهيم مدكور " ابن رشد: المشائى الأول بين فلاسفة الإسلام" ينطلق من تاريخ الفكر الفلسفى فى الإسلام ومن جد المسلمين فى جمع كتب أرسطو فى أصولها اليونانية أو ترجماتها السريانية ومن حركة الترجمة فى الإسلام التى عمرت نحو قرنين.

ويتردد البحث بين المحدد العقدى وبين المحدد الثقافى فى التحليل، فابن رشد واحد من أعلام المدرسة الفلسفية الإسلامية حينا وواحد من المشائين العرب حينا آخر. ويضطرب البحث دوما بين المشائين المسلمين وبين العالم العربى، وبين الفيلسوف العربى والتعاليم الإسلامية.

وتخيم ثنائية المحدد العقدى والمحدد الثقافى نفسها على بحث د. محمود فهمى زيدان " نظرية ابن رشد فى النفس والعقل " حيث يحاول د. زيدان التوفيق بين الفلسفة وعقائد الإسلام. فيقول إن ابن رشد قد وجد التعريف الأرسطى للنفس معارضاً للعقيدة الدينية فى خلود النفس. " ذلك لأن النفس عند أرسطو ملتحمة



بالجسم التحام الصورة بالمادة، ولما كان الجسم مآله إلى فناء. فكذلك حال النفس"(٢٩). ويقوم التوفيق بين أرسطو وعقائد الإسلام على تفسير ابن رشد النفس الناطقة صورة للبدن وتفسيره العقل مفارقاً للبدن، أى أن التوفيق يقوم على تجزىء قوى النفس وعلى اعتبار أن جانبا من النفس يفنى مع فناء الجسم، وبالتالى يستخلص د. زيدان أن ابن رشد " لم ينجح فى محاولته الدفاع عن عقيدة الإسلام فى خلود النفس" وبالتالى فهو لم ينجح فى التوفيق بين فلسفة أرسطو وعقائد الإسلام، ومن ثم كيف تستقيم القراءة العربية الإسلامية لابن رشد.

ويؤكد بحث د. عبد الفتاح أحمد فؤاد عن "الفلسفة الرشدية مدخل إلى التقافة الإسلامية" على الخلط نفسه بين المقياس العقدى والمقياس اللغوى. ويؤكد ثانياً على إخفاق القراءة العربية /الإسلامية لابن رشد حيث يقول إن "الفلسفة التى هى نتاج العقل لاتتعارض البتة مع الدين الذى هو ثمرة النقل" (٣٠). كذلك يقول الأستاذ سعيد زايد فى بحثه عن "ابن رشد وكتاب تهافت التهافت" بالفكرة نفسها: يبين ابن رشد "أن الفلسفة لاتناقض الدين بل تدعمه" (٣١). ونفى التناقض بين الفلسفة والدين عند د.عبد الفتاح أحمد فؤاد والاستاذ سعيد زايد يتناقض مع نص ابن رشد الصريح فى كتابه: "فصل المقال وتقرير ما بين الحكمة والشريعة من الاتصال" يقول ابن رشد إن كان ظاهر الشريعة موافقا للبرهان الفلسفى فلا قول هنالك " وان كان مخالفاً الناسفى، ومن ثم يفترض ابن رشد إمكانية التناقض بين الفلسفة والشريعة. ثم يحل الناسفى، ومن ثم يفترض ابن رشد إمكانية التناقض بين الفلسفة والشريعة. ثم يحل هذا التناقض بتصور التأويل الذى هو إخراج دلالة اللفظ من الدلالة الحقيقية إلى الدلالة المجازية.

وزعم أن الأستاذ سعيد زايد يؤكد أن الفلسفة لا تتناقض فإنه سرعان ما يتناقض ويقر بعد هذه العبارة بسطور ما سبق أن اقتبسناه من نصوص ابن رشد نفسه وهو أنه إذا ظهر في القرآن الكريم أو الحديث الشريف ما يخالف في ظاهره حقائق الفلسفة، فما هو إلا ظاهر يقبل التأويل."(٣٣). على أنه سرعان ما يجعل استعمال التأويل سبباً في تفرقة المسلمين. كذلك يجمع ابن رشد \_ في منظور الأستاذ سعيد زايد \_ بين القول بقدم الله وقدم العالم معاً. والواقع أنه إذا كان العالم

قديماً فإن الله لا يصبح علة إيجاده وإذا كان الله قديماً فإن العالم لا يصبح قديماً بل يصبح محدثاً. والواقع أيضاً أن الأستاذ سعيد زايد يقول إن العالم عند ابن الوليد قديم. وبالتالي كيف تتماسك القراءة العربية الإسلامية لابن رشد؟

تجيب د. زينب عفيفى شاكر فى بحثها "مشكلة الحرية فى فلسفة ابن رشد ' بأن القول بالخلق الإنسانى يناقض إجماع المسلمين. ويجاور هذا القول قول آخر، توفيقى، يرفع ظاهريا، هذا التناقض:

" وجد ابن رشد أن الحل الأمثل لتلك المشكلة يكمن في الجمع بين نظريتي الجبر والاختيار " (٢٤). وتكرر د. زينب عفيفي شاكر القول التوفيقي قائلة هذه المرة إن " القدرة الإلهية والحرية الإنسانية تحكمهما علاقة جدلية واضحة. " (٣٠) دون تحديد أو تفصيل هذه العلاقة الجدلية، فهي حيناً علاقة جدلية وحيناً آخر علاقة وسطية: "حاول ابن رشد إذن أن يخرج بحل وسطيصور فيه مشكلة الحرية الإنسانية تصويراً يتلاءم مع استقلال الذات الإنسانية، وحرية الإرادة من جهة ومع مبادئ الشريعة من جهة أخرى. " (٢٠٠). وهكذا يقدم لنا ابن رشد ... من منظور د.زينب عفيفي شاكر .. حلا توفيقياً بين العقل والنقل، بين الحرية والعناية الإلهية، بين الآيات وبعضها.

أما د. نبيلة نكرى زكى ففى بحثها "ابن رشد والمؤثرات اليونانية فى فلسفته الإلهية" فتثير السؤال نفسه: هل أراد ابن رشد التوفيق بين الشريعة والحكمة؟ أليس هذا التوفيق منهجاً أعمق أثراً ؟ وإجابتها نفسها بين النفى والإثبات فمن نلحية تؤكد أن ابن رشد كان يميل أكثر إلى العقل منه إلى الجانب الدينى. ومن ناحية أخرى كان يريد القيام بمحاولة التوفيق بين الفلسفة والدين، فهل حقاً كان عقلانياً أم كان دينياً؟

يظل ابن رشد في بحث " ابن رشد والمؤثرات اليونانية في فلسفته الإلهية" يحاول التقريب بين الحكمة والشريعة. ويتم التقريب دوماً على حساب الحكمة حيث إنه عندما لا ترقى بعض أفكار أرسطو أو لا تتفق وعقيدته يتركها. لكن كيف يستقيم اتباع ابن رشد المنهج العقلي في شروحه على أرسطو واتباعه منهجاً آخر في إحالات أخرى؟ هل منهج ابن رشد واحد أم متعدد؟ وكيف يستقيم تغليب الشرح



على الحكمة ونشأة التيار العقلى فى الغرب وبالتحديد عند الرشديين اللاتينيين وارتقاء العقل أعلى مرتبة من مرتبة الإيمان فى ضوء تطوير وإعادة تطوير أعمال ابن رشد؟

يتجلى التحليل التوفيقي لابن رشد في مقاربة د. نبيلة ذكرى زكى لمشكلة قدم العالم. فهي من ناحية تؤكد أن ابن رشد قال بقدم العالم، ومن ناحية أخرى تؤكد أنه قال بوجود الصانع مع أن التناقض بين القولين واضح، فقدم العالم يعنى قدم المادة، أى أن مادة العالم أزلية وبالتالى لا تفنى. ومن ثم فمادة العالم والله أزليان معاً، وسواء أكان القدم بالصورة أو المادة أو الزمان أو الرتبة والذات فإن القول بأزلية المادة يعنى تأليه المادة أو التصوير المادى للإله في الحالة الأولى فيصبح ابن رشد مادياً يمضى من المعانى، وفي الحالة الثانية يصبح ابن رشد حلولياً، وفي الحالتين ينفصل عن العقيدة الثابتة في الإسلام. وابتعاده هذا عن جانب من جوانب العقيدة يبين كذلك من تحليل د. نبيلة ذكرى زكى لتصوره لأزلية الزمان. فعرضها لتصوره للزمان الأزلى يؤكد أن الحركة أزلية بالضرورة: "والمادة لايكون لها مادة تسبقها ولا يمكن أن يمر ذلك إلى غير نهاية بل لابد من القول بوجود مادة أولى قديمة وموجودة منذ الأزل وهذه المادة لا تتكون لأنها لو كانت تتكون لكان ذلك من فساد ما قبلها لأن الفساد هو (كون) لغيره ولذلك يجوز أن يكون عدم الشيء هو الذي يتحول وجودا بل المتحول هو شيء له شيئية تحتسب وجوداً لأن العدم لا يتصف بالتكون." (٣٧) يخلق الله العالم، لكنه يخلقه من المادة القديمة، وبالتالي فالمادة أقدم من وجود الله أو هي أقدم خلق الله للعالم، كيف إذن حاول ابن رشد التوفيق بين مفهوم الله عند أرسطو ومفهوم الله الذي يتفق والعقيدة الإسلامية؟

على الرغم من إيمان ابن رشد بالمعاد وخلود النفس، يقدم تصوراً للمعاد وخلود النفس يناى بها عن الصورة المعروفة عن العقيدة الإسلامية حيث إنه جعل وفقاً لمنظور د. نبيلة ذكرى زكى - عودة النفس تتم بالنوع وليس بالعدد. وهناك فرق كبير بين العودة النوعية للنفس وبين العودة العددية فالعودة النوعية للنفس تعنى أن النفس جوهر أما العودة العددية للنفس فتعنى أن النفس تمرض، أى أنها زائلة لا تبقى وتقبل الفساد. " فالنفس باعتبارها صورة فهى تتقسم بالعرض وليس



بالذات بمعنى أنها تنقسم بانقسام الأجسام وسواء كانت الأجسام موجودة أو منعدمة فلابد أن تكون النفس واحدة لأن الصورة لا تتجزأ كالهيولى"(٢٨). إذن النفس فى جانب منها ــ الصورى ــ زائلة ومن جانب آخر تظل خالدة وبهذا المعنى تتجزأ النفس رغم كونها جوهراً واحداً، فهى جوهر واحد يقبل القسمة إلى صورة ومادة، إلى غرض وجوهر معا والأدق أن نقول إن ابن رشد يؤمن بالخلود ويؤمن بالزوال بالقدر نفسه. فالنفس تقال بالعرض وبالذات، بالصورة وبالمادة، وبانقسام الأجسام ووحدتها، بالوجود والعدم. فهى زائلة من جانب وخالدة من جانب آخر. أما د. نبيلة نكرى زكى فتعتبر أن ابن رشد يؤمن بالخلود دون زوال النفس ؟ وذلك باعتبار أن النفس جوهر يخص أفراد النوع أى لجميع الأبدان وليس يخص كل بدن على حدة. واعتقاد ابن رشد فى خلود النفس الكلية جعله يرفض فكرة الحشر الجسمانى لأنه فى حالة العودة بالبدن يصبح مذهبه مقر العودة بالعدد لا بالنوع "(٢٩).

وفى بحثه "ابن رشد بين حضارتين" يؤكد د. سعيد مراد على الطابع التوفيقى للاقتراب من ابن رشد، فهو حينا عربى، وحينا آخر مسلم دون توضيح الفارق بين المحدد اللغوى والمحدد العقدى والمحدد الثقافى، ورغم تقديمه منهاجية برتراند راسل على تناول عباس محمود العقاد فالدكتور سعيد ينطلق فى العمق من تحليل العقاد. ويستخلص خلاصة يخلط فيها بين المحدد العقدى وبين المحدد الثقافى. ويغلب المحدد العقدى على سائر المحددات والمقاييس والمعايير الأخرى حيث يقول إن ابن رشد " فيلسوف نشأ وسط بيئة تعتقد بأن القرآن وقد نزل بلسان عربى وهو مصدر كل المعارف بل هو منطلق البحث الأصلى عقلياً كان أم شرعياً. "(١٠٠). وهو القياس الذى يُرضى العامة والفقهاء على السواء.

وفى بحثها عن "موقف ابن رشد من مشكلة الخير والشر" تؤكد د. مرفت عزت بالى على الفكرة نفسها قائلة إن ابن رشد" كان حريصاً على الرجوع إلى كتاب الله، وسنة رسوله" (١١).

### الهوامش

- ١) د. زكى نجيب محمود، تجديد الفكر العربي، دار الشروق ١٩٩٣، ص ٩٩.
- المتحر) د. زكى نجيب محمود، قيم من التراث، دار الشروق، ١٩٨٩، ص ١٢٠.
  - ٢) المصدر نفسه، الصفحة نفسها.
    - ٣) المصدر نفسه، ص ١١٨.
  - ٤) د. زكى نجيب محمود، قشور ولباب دار الشروق، ١٩٨١، ص ١٦٩.
    - ه) المصدر نفسه، ص ١٦٢.
  - ٦) د. زكى نجيب محمود. قيم من التراث، دار الشروق،١٩٨٩، ص ١٢٢.
    - ٧) المصدر نفسه، الصفحة نفسها.
  - ٨) د. زكى نجيب محمود.، حصاد السنين، دار الشروق،١٩٩١، ص ١١٦.
- ٩) د. زكى نجيب محمود، تجديد الفكر العربي، دار الشروق، ١٩٩٣، ص ٢٠٥.
  - ۱۰) د. د. زكى نجيب محمود، حصاد السنين، دار الشروق، ١٩٩١، ص ١٦٥.
    - ١١) د. زكى نجيب محمود، تجديد الفكر العربي، دار الشروق، ١٩٩٣، ٢٤٦.
      - ۱۲) د. زكى نجيب محمود، حصاد السنين، دار الشروق، ۱۹۹۱، ص ۳۰۹.
  - ١٣) د. زكى نجيب محمود، تجديد الفكر العربي، دار الشروق، ١٩٩٣ ، ص ٥.
    - ١٤) د. زكى نجيب محمود، حصاد السنين، دار الشروق، ١٩٩١، ص ٤١٣.
- ١٥) انظر على وجه الخصوص ما صدر في المانيا بكارلسروهيني، عام ١٩٨٨ تحت عنوان "علم النحو الوظيفي للعربية في القرآن"، للمؤلف بهماني نجار.
- ١٦) جاك بيرك، ترجمة معانى القرآن، باريس، سندباد، ١٩٩١، ص ٧٢٧ ـ ٧٢٨.
  - ١٧) راجع: ابن الصلاح. فتاوي، ص ٤٢.
  - ۱۸) د. زكى نجيب محمود، تجديد الفكر العربي دار الشروق، ١٩٩٣، ص ١٦٨.

- ١٩) المصدر نفسه، ص ٩٦.
- ٢٠) المصدر نفسه، ص ١٠٠.
- ٢١) المصدر نفسه، ص ١٤٤.
- ٢٢) المصدر نفسه، ص ١١٠.
- ٢٣) د. عاطف العراقي، النزعة العقلية في فلسفة ابن رشد، القاهرة، دار المعارف، ط٥، ١٩٩٣، ص ١٩٠.
  - ٢٤) المرجع السابق، ص ٢١.
  - ٢٥) المرجع السابق، ص ٢٢، "هامش".
    - ٢٦) المرجع السابق، ص ١٠٨.
      - ٢٧) المرجع السابق.
    - ٢٨) المرجع السابق، ص ١٨٩.
  - ٢٩) ابن رشد، إشراف د. عاطف العراقي، مرجع سبق ذكره، ص ٤١.
    - ٣٠) المرجع السابق، ص ١١١.
    - ٣١) المرجع السابق، ص ١٩٠.
    - ٣٢) ابن رشد، فصل المقال، مرجع سبق ذكره، ص ١٩.
      - ٣٣) ابن رشد، إشراف د. عاطف العراقي، ص ١٩٠.
        - ٣٤) المرجع السابق، ص ٢٤٦.
- ه»)المرجع السابق. وهى تحيل هنا إلى "مناهج الأدلة" لابن رشد وإلى كتاب خليل شرف الدين عن ابن رشد وإلى كتاب "المعتزلة ومشكلة الحرية" لمحمد عمارة" و"الفيلسوف المفترى عليه" لمحمود قاسم ومشروع رؤية جديدة للطبيب تزينى و"القرآن والفلسفة" لمحمد يوسف موسى.
  - ٣٦) المرجع السابق، ص ٢٥٠.

- ٣٧) المرجع السابق، ص ٢٧٤.
- ٣٨) المرجع السابق، ص ٢٩٢.
- ٣٩) المرجع السابق، ص ٢٩٢.
- ٤٠) المرجع السابق، ص ٣٣٣.
- ١٤) المرجع السابق، ص ٣٦٢.



استباق ابن رشد للتنوير

لم يخصص الكتاب التذكارى الذى أشرف عليه د. عاطف العراقى دراسة واحدة عن علاقة التنوير الحديث بابن رشد، وذلك رغم قول د.عاطف العراقى بضرورة ابن رشد فى مواجهة الظلاميين.

أما اللجنة التنفيذية للجمعية الفلسفية الأفروآسيوية في اجتماعها في عام 1997 في موسكو وفي أثناء المؤتمر العالمي للفلسفة فقد قررت تنظيم مؤتمرها الدولى الخامس في عام 1998 في القاهرة تحت عنوان " ابن رشد والتنوير" ( $-\Lambda$  ديسمبر 1998). وانعقد المؤتمر في التاريخ المحدد له وأصدرت دار نشر الثقافة الجديدة أعمال المؤتمر في عام 1998 (ط-1).

وأما العدد السادس عشر (١٩٩٦) من مجلة ألف المخصيص لدراسة ابن رشد والتراث العقلاني في الشرق والغرب فإنه خلا تماماً في قسمه العربي من البحث في التتوير. وفي القسم الإنجليزي أقام تشارلز بترورث قطيعة معرفية بين ابن رشد والتتوير، وتشارلز بترورث أستاذ السياسة بجامعة ميريلاند وهو مؤلف ومحقق ومترجم كتاب تعليق ابن رشد لكتاب في الشعر لأرسطو (بالإنجليزية) وهو أيضاً محقق لعدد من الكتابات الأخرى عن بسن رشد والسرازي، كما قسام بعدة ترجمات لأعمال الفارابي والرازي وابن رشد.

وتقيم ألبا رسلان اتشيكيبيجينتشن القطيعة المعرفية نفسها في عدد ألف سالف الذكر ضمن بحثه " ابن رشد، كانط والعقلانية المتعالية: تركيب نقدى". فميز أستاذ الفلسفة بالمركز الدولي لدراسة الفكر الإسلامي والحضارة الإسلامية بماليزيا بين نمطين في التفكير، نمط التفكير، نمط التفكير الغربي من ناحية أخرى، وبالتالي فهو يفرق تفريقاً حاسماً بين كانط وابن رشد.

لا يقيم عمانوئيل كالط ـ أحد أبرز فلاسفة عصر التثوير الألمان ـ الدين على العقل إنما هو يريد أن يثير السؤال: كيف أسس الأنبياء الأديان؟ وهو لا يثير السؤال حول دين واحد انما يثيره حول الأديان جميعاً، فهناك أديان عدة، ولا يستنبط كانط الدين من العقل المحض بل يمثل استنباط الدين من العقل حداً أعلى فقط لأن الأرجح لنا أنه لم يتم استنباط الدين من العقل في أية لحظة من لحظات التاريخ الفلسفي.

يضع كانط إذن الدين في اعتباره، ويفرق بين العقل الخالص وبين العقل وحده، فالعقل الخالص يدرك الصور والمثل العليا، أما العقل فقط فيقابل العقل الوضعي (الغيبي) القائم على الوحى و لا علاقة للعقل وحده (العقل فقط) بالدين في ذاته، والمشكلة الحقيقية التي يثيرها كانط هي مشكلة تعيين " الحدود".

وتقود الأخلاق Moralische عند كانط إلى الدين وتتسع لتصبح هى فكرة المشرع الأخلاقي العظيم والقدير والخارج عن قوى الإنسان، أما الدين فيقوم على معرفة الواجبات والأوامر الإلهية، وهو الإيمان الذي يقوم في أخلاقية الإنسان.

فهل الواجبات الأخلاقية صادقة بذاتها أم هي أو امر من عند الله؟ هل هي صادقة صدقاً الهيا أم هي صادقة صدقاً إنسانياً خيراً؟ هل تتبع من خارج الإنسان أم من داخله؟

يجيب كانط إنها أوامر صادرة من الكائن الأعلى، لكن المرء لا يستطيع فى الوقت نفسه أن يستند إلى الخير الأسمى، والإنسان ليس فى حاجة إلى فكرة موجود واسمى متميز عن الإنسان لكى يعرف واجبه الأخلاقى، عليه أن يسلك وكأن الإله قد تخلى عنه، والإنسان ليس فى حاجة إلى دافع غير قانونه الخاص به ومن ثم لا تحتاج الأخلاق إلى الدين بل هى العقل العملى الخالص على وجه العموم.

كذلك يفرق عمانوئيل كانط بين الدين الوضعى Des Blossen Lvltus وبين الدين العقلى. وأما الدين الوضعى، الموحى به، فإنه يقوم على عقيدة أبلغت إلينا، وهو يقوم على الأحداث والوقائع، كذلك هو إيمان تاريخى، لذلك فهو لا يصبح الا عند قوم بأعينهم، ولذلك أيضاً فهو لا ينفرد بكونه دينا. ومثل هذا الإيمان ليس حيا ولا موجبا للنجاة، ومن ثم فهو ليس ضرورياً بل هو فى ذاته احتمال، وليس فى الدين طقوس ولوائح وشعائر فى المقام الأول بل الجوهر فى الدين هو الأخلاق وضوابط السلوك.

وتتناقض المطالبة بالإيمان " بكنيسة بعينها. لأن الكلية غير المشروطة، الضرورية، لاتحدث إلا في الاعتقاد الفكرى Reflektierende الذي هو ليس وحيا تاريخيا أو إيمانا عقائديا (عقديا) بل يعطى العقل نفسه أساساً كافياً أو علة كافية لكى يعتقد ما يريد أن يعتقد فيه. وفي هذه الحال لا تكون المعتقدات ممارسة للطقوس والشعائر وحدها، إلا

أن الإيمان الدينى يطالب بقيمة كلية، ويعتبر الطقوس من جوهر الدين وبالتالى يضع المخبرة محل العقل، والإمكان محل الواجب في ذاته.

وقد يتفق الدين الوضعى، الموحى به، مع الدين العقلى حين يستعمل علماء الكلام الدينى عقولهم فى أمور الدين، وما يقوله كانط هذا هو بالضبط ما سبق أن قاله ابن رشد حيث قال إنه إذا كان الشرع مخالفاً للنظر البرهانى طلب هنالك تأويله حتى يوافق الشرع النظر العقلى، غير أن علماء الكلام لا يستعملون عقولهم فى أمور الدين بل يستعملون القياس الجدلى الذى ينطلق من مقدمات افتراضية.

ولم يكن كانط ملحداً إذ ظلت المسيحية عنده النموذج الأمثل للدين العقلى (الطبيعي).

أما تشار لز بترورث فيحيل إلى ما يقوله جان جاك روسو في كتابه " في العقد الاحتماعي" أو "مبادئ الحق السياسي" إن " هذا العقل العلى المذى يرتفع دون إدراك السوقة هو ذلكم الذى يضمع المشرع قراراته على لسان الخالدين ليجذب بالسلطة الإلهية أولئك الذين يقصر الحذر الإنساني عن زعزعتهم (الفصل السابع" في المشرع"). وهي عدارة تعبد صياغة مماثلة لمكيافيللي في حديث تيت ليف" جاء فيها: " صحيح أنه لم يوجد قط، وعند أي شعب من الشعوب مشرع فائق النبوغ لم يلتجئ إلى الله، وإلا فلما كانت قوانينه لتقبل، إذ غالباً ما تعرف الحكيم الخير دون أن يملك الحجج الساطعة الإقساع الآخرين" وفي العقد الاجتماعي أيضاً يقول جان جاك روسو" إن الشعب يريد الخير دوما من تلقاء نفسه، لكنه لا يتبينه من تلقاء نفسه دوماً. والإرادة العامة، دوما قويمة لكن الحكم الذي يقودها ليس دوما بالحكم النير، لذلك يجب تبصيرها بالأشياء كما هي وأحياناً كما يجب أن تبدو لها، وهديها إلى الصراط السوى الذي تبحث عنه، ووقايتها من غواية الأهواء الخاصة وتقريب الأمكنة والأزمة إلى عينيها، ودفعها إلى موازنة الفوائد الآتية والمحسوسة الجذابة بعواقب الغد البعيد الخفية. إن الخاصة يرون الخير لكنهم ينصرفون عنه، أما العامة فيرون الخير لكنهم لا يتبينونه، فهم جميعاً في حاجة إلى الإرشاد، ينبغي إرغام أولئك على أن يجعلوا إرادتهم مطابقة للعقل، كما ينبغي تمكين هذا من معرفة ما يريد." الفصل السادس في القانون". وقد ترجم تشارلز بـترورث بنفسـه من الفرنسية إلى الإنجليزية معظم نصوص جان جاك روسو. أما كاتب هذه السطور فيستعين بترجمة



عمار الجلاصى وعلى الأحنف (دار المعرفة للنشر، تونس، ١٩٨٠) مع تعديلها في بعض المواضع.

ويستخلص تشارلز بترورث أن روسو فعل ما سبق أن فعله ابن رشد وأن روسو يتفق مع ابن رشد في القول بأن الدين ضرورة لابد من الحفاظ والإبقاء عليها دوماً وهي المقارنة المثيرة حقاً. فروسو لم ينشغل بالدين إلا في ذلك التصور عن المشرع الملهم الذي يحيل إليه تشارلز بترورث، وصحيح أن روسو يحمل في جنباته روحاً دينية إلا أنه لم ينشغل بالدين مثلما انشغل سابقوه من كبار المفكرين السياسيين جميعاً من مكيافيللي إلى مونتسكيو. وكان الدين عند روسو رابطة معنوية واجتماعية قوية يترابط فيها الخارج والداخل، البعيد والقريب، السطحي والعميق، على نحو يقوى " الرابطة الوطنية" وقد أضاف روسو في وقت متقدم، في العام ١٧٦١، فصلاً آخر إلى كتابه في "العقد الاجتماعي" (أو إلى مبادئ الحق السياسي) لم يكن واردا في خط سير الكتاب الأول. وكان عنوان الفصل: في الدين المدنى، وقد كتب مسودة الفصل في الدين المدنى على الوجه الأخر من الأوراق التي كتب عليها روسو الفصل الشامن في المشرع ( الكتاب الأولى، الذي استقى منه تشارلز بترورث تصور روسو اضرورة الدين، وكما أكد ابن الشد على ضرورة الدين أكد روسو على ضرورة الدين، وكما أكد ابن

إلا أن تشاراز بترورث ما لبث أن لاحظ أن روسو لا يمثل بالقدر المعقول روح عصر التنوير وحده ويشير إلى أن دوليكس وديدرو ودالمبير يمثلون من جهتهم التنوير في كليته وجهة النظر التي تقول بضرورة نقد الدين. ومن هذا المنظور لابد من إعادة التصورين الرشديين اللذين ارتبط الأول منهما بالعصر الوسيط المتأخر ونظرية الحقيقة المزدوجة وارتبط الثاني منهما بالصفحات الأخيرة من كتاب ابن رشد " تهافت التهافت" حيث كتب ابن رشد يقول ـ تبعا لتفسير تشارلز بترورث بأن الأنبياء مخادعون.

إلا أن تشارلز بترورث يقول إن ابن رشد يختلف عن مفكرى عصر التنوير أمثال فولتير ودالمبير وديدرو وغيرهم من المفكرين الأحرار. ويؤكد أنه لا يوجد في كتب ابن رشد المتخصصة أو الموجهة إلى الجمهور ما يجعل الباحث اليوم يعتبره واحداً ممن مهدوا إلى تيار التنوير الأوروبي الحديث.

ويستند تشارلز بترورث ـ دون أن يصرح تمام التصريح ـ إلى ما سماه الفيلسوف داتى والمؤرخ ماكس فيبر وعالم النفس ياسبرز بالفهم Understanding وهو الفهم الذاتى الذى يقابل التفسير الموضوعى وبدل أن يفسر تشارلز بترورث الصلة بين الفلمنية والشريعة تفسيراً موضوعياً يحيل إلى التصديق، وذلك كما يقول ابن رشد، إن طباع الناس متفاصلة فى التصديق. فمنهم من يصدق بالأقاويل الخطابية، ومنهم من يصدق بالأقاويل الخطابية.

والصدق هو روح الحقيقة والوجه الذاتى للحق والتعرف على هذا الحق هو ممارسة التصديق من هذه الطرق الثلاثة. فكل إنسان يعرف الله ومخلوقاته من الطريق الذى اقتضته جبلته وخلقته وطبيعته من التصديق.

وهكذا ينتافى الفهم الذاتى (التصديق) لثنائية الحقيقة الدينية والفلسفية عند تشارلز بترورث مع التقسير الموضوعى للثنائية نفسها، فليس هناك حقيقة دينية وأخرى فلسفية إنما هناك تفاوت إنسانى فى التصديق.

وإذا كان تشارلز بترورث ينقد الحقيقة فخطابه نفسه واحد من الخطابات الحقيقية. لذلك فإن نقده للشكل المتعالى الحقيقة لا ينفى كل حقيقة، وهو يستبدل حقيقة متعالية بأخرى.

وكلمة " العلو" تعنى الحركة. ثم أصبحت تعنى النهاية التى تتجه إليها الحركة. والمعلو هو الصعود إلى شيء أعلى، وبهذا المعنى يعلو العقل، غير أن الكلمة قد أصبحت تعنى ما يهدف إليه العقل بعلوه.

وتقابل كلمة " متعال " كلمة" كامن". وعلى الرغم من ذلك فليس هذاك تعارض ضرورى بين الكمون والعلو، فمثلاً الله في المسيحية متعال. إلا أننا نحيا فيه ونتحرك فيه، ووضع البعض كلمة " الكل في الله للتفرقة بين العلو الكافي في المسيحية وبين كمون وحدة الوجودية.

وتثير كلمة "علو" إلى نهاية فكرنا التى ربما تعذر الوصول إليها، كما تثيير إلى تفكيرنا في هذه الغاية وسعينا للوصول إليها، فقيمتها تتلخص إذن في كونها تبعث فينا الإحساس لما لا نستطيع أن نحصل عليه كاملاً وبما ينبغى أن نسعى إلى تحقيقه .

وتنحصر المشكلة في كيفية تعبير العقل في وقت واحد عن وضع هذه الغاية والسعى إلى بلوغها، هل يستقل الشيء ـ الذي يتجاوزنا ـ عن عقولنا أم أنه من خصائص العقل أن يبرز أسمى نقطة فيه؟

هناك الحقيقة. لكن هناك أيضاً الاعتقاد فيها، إنها مشكلة الصدق التى لابد من الإشارة اليها حيث تعيد ثنائية الصدق والكذب ثنائية الغاية المثلى والسعى إلى بلوغها. الإنسان الصادق هو من يطابق كلامه الحقيقة بحسب اعتقاده، ومعنى ذلك أن الصدق الخبر شرطين: أحدهما مطابقته للحقيقة، والآخر مطابقته لاعتقاد المؤمن. فإذا كان الكلام مطابقاً للحقيقة، ولم يكن مطابقاً لاعتقاد المؤمن، ولم يكن مطابقاً لاعتقاد المؤمن، ولم يكن عمطابقاً لاعتقاد المؤمن، أو كان مطابقة للحقيقة والاعتقاد معاً، مطابقاً للحقيقة، لم يكن تام الصدق فالصدق التام إذن هو المطابقة للحقيقة والاعتقاد معاً، فإن انعدم واحد من هذين الشرطين لم يكن الصدق تاماً.

والصدق ليس تاماً عند الوثنيين والمشركين والكفار والمنافقين. فالمنافقون يظهرون وكأنهم مؤمنون، لكنهم ليسوا كذلك في الحقيقة، نتحرك سلوكياتهم المراوغة بين جميع اللا يقينيات. ويزدوج عندهم الفعل والكلام، وفي النهاية فهم يقفون إلى جانب الباطل، لأنهم لا يفعلون ما يقولونه أو يقولون ما لايفعلون، أما الكفار فقد بلغهم الحق، لكنهم يرفضونه ويخفونه، بل هم يغطونه، الكافر لا ينافق إنما يعتقد في الباطل رغماً عن الحق.

فالصراع بين الحق والباطل يحتل الحيز الأكبر في النص الديني، وهو صراع في الموقف والحجة كما في سبيل الحياة والحقيقة نفسها. ومن وقف إلى جانب الباطل أنواع: الإحيائيون، أبو جهل، أبو طالب، أهل الباطن، المنافقون والكفار الذين يرفضون لكنهم لا يؤمنون، هم ملحدون لكنهم ليسوا غير مؤمنين ولأنهم غير راضين عن مناقضة النبي (صلى الله عليه وسلم) يكذبونه، بل يقولون أكثر من ذلك: " يقولون عن الله الكذب."

إلا أن المشكلة تقع على تبليغ الرسالة لا على شيء آخر. بعبارة أخرى المشكلة هي مدى حقيقية البلاغ، أما الحق فهو الله نفسه، إذن نقد الحقيقة ليس تدميراً ميتافيزيقيا للمطلق أما هو نقد لعملية الاتصال أو التحاور أو تلقى الرسول للرسالة.



وإذا كان ابن رشد ناقداً للحقيقة فخطابه نفسه واحد من خطابات الحقيقة وإلا ما كتب أو تغلسف أو بحث أصلا عن الحق وأحبه أو عشقه. لذلك أقول إن نقد الحقيقة ليس نفياً للحق بل المقصود بنقد الحقيقة تعرية آليات الخطاب.

ويفضع ناقد الحقيقة ألاعيب الحقيقة التي يمارسها خطاب الحقيقة، ويبين أن الكامات ليست بريئة في تمثيلها العالم والمعنى وأن المنطوقات لا تتوافق مع المفهومات وأن الأسماء لا تعكس المسميات. إنه يبين أن للخطاب - نشاطاته السرية وإجراءاته الخفية فالحقيقة تخفى ما تشير إليه وتتكلم عنه. ذلك أن ما تضمره الحقيقة وتسكت عنه هو أنها متعالية، مطلقة، نهائية، ثابتة، أحادية، إرهابية. ومن ثم أصبحنا لا نبحث عن الحقيقة بل نبحث عن الحقيقة وتعنيه. في هذا البحث لا تتعال الحقيقة على شروطها ولا تكنفى بذاتها، ولم تعد جوهراً قائماً بمعزل عن خطاب الحقيقة، ولم تعد نهائية وأصبحت قراءة وإعادة قراءة وسلسلة من التأويلات والتفسيرات والشروحات المتلاحقة للعالم والأثنياء والكلمات، وأصبحت لا تصدق فقط من الناحية العقلية أوالمنطقية أو النظرية أو الدلالية بال أصبحت تصدق أيضاً من ناحية اختلافها، كبتها، سياستها، فيمنتها، ضلالها، تلاعها.

ولا شك أن الخطاب الفلسفى الرشدى هو خطاب البرهان القاطع والترتيب والإحكام، والوضوح والتمييز والتطابق، لكنه فى الوقت نفسه عند ابن عربى كما سيبين فى الفصل السابع خطاب تعمل على تشكيله لعبة قوى وسلطات، ويتحكم فى إنتاجه خليط من الرغبات والاستراتيجيات، ويبنى على منظومة من الاعتقادات والأوهام، إنه نسيج من الاستعارات والإيضاحات، ومحصلة ترسبات وتراكمات، ونظام من المراجع والإحالات، وشبكة من الأعراض والدلالات، وهو كذلك يتقدع ويتضح فى آن واحد، يحتجب ويبين فى وقت واحد، هو تعاقب لفظى لا يولد سوى التبديل وأخيراً فالخطاب مجال للتصنيف والاستبعاد، وحقل للتجريب والتيه، وعالم من الإمكانات والاحتمالات وفضاء من الإشارات والتنبيهات.

والجانب اللاهوتي، الميتافيزيقي، في نقد ابن عربي للحقيقة هو اعتبار المجاز أساساً للفكر واعتبار الخيال أصلاً للتصورات وتحويل الرمز إلى بداهة الفلسفة الأولية. وهكذا يقوم الموجود على الوهم والتشبيه. وإذا كان نقد الحقيقة نقداً للحقيقة المطلقة فنقد

الحقيقة يقوم على "ميتافيزيقا اللغة" أو على "ميتافيزيقا الفجوة" بين الوجود والفكر، حيث يعبر المجاز عن هذه الفجوة ويقوم مقام الفكر. فليس الخطا، والوهم والضلال "غشاوة" على العين والبصيرة وإنما هو حجب تمليه بنية الحقيقة بالذات. والبحث الجديد عن أنماط الوهم هو في الوقت نفسه تتقيب عن "معنى أصلى" والسعى الحديث إلى إظهار الوهم من وراء الأشياء والكلمات هو المعنى الحقيقي لكون نقد الحقيقة نقدا الاهوتيا، ميتافيزيقيا، ما ورائيا. صحيح أن الحقيقة لم تعد مطلقة، ولكن ناقد الحقيقة ينقب عن أصل آخر والبد أن يقود نقد الحقيقة إلى استبدال الوهم أو الخطأ بالحقيقة. وبهذا المعنى الا يفلت أحد منا من أصولية ما، لأنه الا يخلو أحدنا من التماهي مع ذات له أو الحنين إلى بداية أولى أو العسكرة وراء فكرة أو وراء نص ما من النصوص فالأصولية نزعة تسكننا جميعاً.

وهكذا وإن كان ابن رشد ناقداً للحقيقة فإنه ليس من أصحاب الشك المطلق فى الحقيقة بل يبحث عن حقيقة ما، عن حقيقة من نوع آخر، لاتكون معطى، خفية، ينبغى البحث عنها، بل تكون نتاجاً للعقل والتاريخ معاً. فالحقيقة نفسها قد نشات سلفا عن اختلاف الظروف والشروط والملابسات والأهواء والفرق. وبلغت مرحلة نقد نفسها فى العصر الحديث حيث أعلنت أن أحداً لا يمتلك الحقيقة وحده وأنها ليست واحدة بل متعددة وأن كل واحد منا يبنى حقيقته وأن الحقيقة نفسها أصبحت لا تطابق الحكم مع الموضوع القائم خارج الذهن كما أنها أصبحت لا نتواطأ مع المعنى الأزلى، القائم فى الذات المتعالية. أصبحت نتعلق بظروف تشكلها وشروط إنتاجها وانبائها ونتوقف على معطيات التجربة ومواضيع النظر وحقول القراءة وأحوال الذات العارفة. أصبحت نتاجاً للمحاكمة الإنسانية وشكلاً من أشكال ممارسة الإنسان لذاته، أى أنها أصبحت نتاجاً لتأويل الإنسان لوجوده.

ولا يعنى التتوير زوال الحقيقة المطلقة أو أنّ الإنسان يتجرد عن منازعه القدسية، الغيبية. فلقد سبق أن أشرنا في البداية إلى الفرق بين الحق الإلهى وبين الحقيقة الإنسانية. ونضيف أن القدسي عنصر من عناصر الوعي والغيبي مبدأ من مبادئ الاجتماع، فلا اجتماع بلا عقيدة، ولا عقيدة إلا و تحيل إلى غائب، ولا عقيدة من دون سلطة مقدسة. فلا مجال، إذن، لرفض الديني فهو زمن من أزمنة الإنسان، ولحظة منطقية ضرورية من بناء الإنسان المنطقي، وكل زمن منفى، يعود على أسوأ ما يكون العود وأرهبه. ولهذا فالمطلوب ليس تدمير المقدسات أو إنكارها أو استبعادها أو تجاهلها، بل المطلوب هو

إعادة إنتاج الحقيقة الإسلامية وتداولها تبعاً لطابعها النسبى والنظر إلى الحقيقة القرآنية بكل وجوهها ومستوياتها وأبعادها.

الحقيقة إذن ضرورية. فهي واحدة من مقولات ارتبط بها تشكل الفلسفة والحداشة. ويأتى نقد الحقيقة الحالية ضمن سياق السوفسطائية الجديدة التى تشكك شكا مطلقاً في الحقيقة. وكيف الشك المطلق في الحقيقة والحقيقة مقولة قديمة قدم الفلمسفة نفسها، إذ أن الفلسفة كانت منذ البداية الإغريقية بحثاً عن حقيقة الكائن نفسه. وابتداء من ابن رشد تمت صياغة مقولة حقيقية من خلال مقولة الحقيقة المزدوجة بحيث تنطلق الذات المفكرة، الحاضرة، المتيقنة من ذاتها بفعل تمثلها لذاتها، وأصبح جانب من الحقيقة عبارة عن اليقين الذي ينتجه هذا التمثل، وذلك خلافاً للموقف السوفسطائي: لاريب بوجود حقيقة ما لواقع ما، ولا ريب أيضاً بإمكان معرفتها، وإلا امتنع القول وأصبح الكلام غير ذي جدوى. وكان تصور ابن رشد للحقيقة المزدوجة بداية لتفكيك الحقيقة اليقينية، الثابتة وكان بداية مراجعة الحقيقة كتطابق بين الذهن والواقع وعنى ابن رشد من الحقيقة المزدوجة الربط بين بداهة التمثلات ومطابقة الأحكام وصحة المعارف وبين السذات المتفاسفة واستراتيجيتها. وهكذا لايعنى نقد الحقيقة نفيها، بل إتاحة المجال مقولات الإنتساج، التوليد، الإجراء، المفاضلة، التفسير، السلطة، الممارسة، اللعب، إلى جانب جوهر الوحس ومقولات النطابق، البداهة، الوثوق، الإثبات، الثبات النقليدي. ومن هذا تشتغل الحقيقة على المواد وتستخدم المعايير وتبنى النماذج وتصوغ الوقائع وتتتج الموضوعات وتشكل الخطابات وتخلع الدلالات وتمارس مع النذات دون أن تصل إلى اليقين المعرفي. وترتضمي لنفسها أن تكون منظومة تأويلية تفسر العالم وتنفتخ على الكون. نلك أن ناقد الحقيقة إذ تحدث عن موت الحقيقة المطلقة واهتم بتفكيك الحقيقة فإن تصوره الحقيقة يبشر بولادة جديدة للحقيقة، وهذا ما يتجلى في اعتبار الحقيقة منظومة تأويلية منفتحة على الكون، ومن هذا لا تنتج الفلسفة في نفسها " أية حقيقة" ولا تعلن عن حقيقة ما. بل هي وسيط تصوري يربط بين الأحداث. وبالتالي فهي لا تشتغل على الوقائع مباشرة ولا تتتج معرفة سليمة بصند هذه الوقائع.

فلا معنى لأن يكون القول الفلسفى صادقاً أو كاذباً، فالصدق والكذب، والحسن والقبح، والمشروع وغير المشروع، والخير والشر، كلها تصورات لها قيمتها التفسيرية

فى المجالات الإجرائية التى تشترطها ممارسة الفكر الفلسفى. فهى معايير صالحة فى العلم والفن والسياسة والأخلاق. أما العمل الفلسفى فلا يُقر أو يقيس بقدر ما يستشكل ويجادل وينفتح على الكون ويساءل الحقيقة فى ضوء الكائن. يتشكل النص الفلسفى كموقع تصورى أو صيغة عقلانية أو حقل للإمكان أو مدار للمعنى أو أفق للحقيقة ، إن ابن رشد ناقد للحقيقة، لكنه لا يعتذر اليقين البرهانى، التمثل، الحضور. وهو لا يتخلى عن الصرامة والوضوح، التواطؤ، الضرورة. إنه يعنى أن الحقيقة قد سلمت نفسها إلى التأويل، المنظور، زاوية النظر، وجهات النظر العقلى.

أما بول كيرتس أستاذ الفلسفة المتفرغ بجامعة نيويورك (بافلو) بامريكا فيؤكد أولاً مورخى الثقافة قد استعانوا " بلفظ التتوير للدلالة على التيارات الثقافية التى بزغت فى القرنين السابع عشر والثامن عشر فى الثقافة الأوروبية الحديثة. وهذا اللفظ مردود إلى رينيه ديكارت الذى يلقب بأبى الفلسفة الحديثة. بيد أن جذوره مردودة إلى آراء الرشديين اللاتين." (۱). أما فرن بولو استاذ التاريخ بجامعة نيويورك ببافلو (أمريكا) فيرى أن ابن رشد لم يكن على ما كان يُتهم به من أنه " مفكر حر ". ويقول فرن بولو بالفصل بين ابن رشد والرشدين: "وحقيقة الأمر أن ثمة عدداً هائلاً من الأفكار قد ارتبط بمن كانوا يسمون بالرشديين . ولم تكن من بينهما أفكار ابن رشد. وفي عام ١٢١٧ أدان أسقف باريس ١٤٢ قضية لهؤلاء الرشديين المخربين ". إلا أنه يعتقد أن ابن رشد على الرغم من المسيحية . وهذه إحدى المساهمات الكبرى لابن رشد في الغرب (۱). وفي عبارة موجزة المسيحية . وهذه إحدى المساهمات الكبرى لابن رشد في الغرب (۱). وفي عبارة موجزة يقول فرن بولو " بأن ابن رشد، سواء كان قوة إيجابية أوسلبية، قد أحدث تأثيراً هائلاً في تتمية القوى التي انتهت إلى التتوير "(۱). ويعتقد أوليفر ليمان أستاذ الفلسفة بجامعة جون تتمية القوى التي انتهت إلى التتوير "(۱). ويعتقد أوليفر ليمان أستاذ الفلسفة بجامعة جون مدرز (إنجلترا) أن اعتبار ابن رشد مفكراً " تتويرياً ليس اعتباراً صعباً.

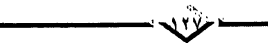
ومن البين أن فهم الإيمان من زواية أنه مهم ولكن دوره ثلنوى من حيث أنه تأويل شعبى وعملى الفلسفة، من البين إذن \_ في نظر أوليفر ليمان \_ أن هذا الفهم ينفق مع التنوير .

ويبين تيموثى ماديجان أستاذ الفلسفة بجامعة نيويورك ببافلو (أمريكا) في بحث عن "ابن رشد والتنوير والتساؤل عن الحاجة إلى مجتمع متنور" كيف من يمكن أن نواجه الانتقادات المعاصرة الموجهة إلى مشروع التنوير بالاستعانة بابن رشد وينظر شيتفان فيلد

أستاذ الدراسات الشرقية بجامعة بون (المانيا) في بحثه " بين ارنست رينان وارنست بلوخ إلى تذكر ابن رشد واكتشافه وابتكاره، الاستقبال الإوروبي منذ القرن التاسع عشـر " إلـي ابن رشد على أنه ممهد للتنويس الأوروبي الحديث. ويعتقد أن هذا الرأى كان ومازال ملائماً للعصر: " نحن في مقدورنا أن نتعلم من ابن رشد وكانط أن ليس ثمة مرحلة نهائية للتنوير، مرحلة مكتملة ومنتصرة. إن النتوير هو دائماً عملية محكومة بالتاريخ. "(٥). وإذا كان التنوير بالمعنى الذي يقصده عمانوئيل كانط أو بالمعنى الذي يقصده ابن رشد " هو أن تكون لديك الجسارة في إعمال حكمك العقلاني فإن هذا الحكم ينتمي دائماً إلى زمان معين ومكان معين."(١). وقال د. محمود حمدى زقزوق أستاذ الفلسفة ووزير الأوقاف إنــه اليس هناك خلاف على زعامة ابن رشد للتنوير فقد كان لفكره التنويري دور بالغ في دعم الحركة العقلية في أوروبا في العصور الوسطى وحتى مشارف العصر الحديث. ولكن الخلاف يمكن أن يدور حول الطريقة التي اتخذها ابن رشد للتنوير". (٧). ويزعم د. محمود حمدى زقزوق في بحثه " مفهوم التنوير في فكر ابن رشد" أن طريقة ابن رشد في عملية التنوير كانت في أساسها مختلفة عما تمخضت عنه عملية التنوير في أوروبا. "(^). وهو لاينبغى السير في فهمه لابن رشد وراء فهم الرشدية اللاتينية. لكنه سرعان ما يؤكد أن ابن رشد من أعظم رواد التنوير في العالم. ويؤكد كذلك أن أفكار ابن رشد في التمسك بالعقل كانت ولا تزال لها تأثيرها البالغ في الشرق والغرب. فكيف نربط في وقت واحد بين رفض الرشدية الملاتينية وبين القول بعالمية وتتوير ابن رشد ؟! لا يجيب د. محمود حمدى زقزوق عن هذا السؤال!

وهكذا فربط ابن رشد بالتنوير الغربى الحديث هو ربط يتبناه تيار خاص فى الفكر الغربى المعاصر يمثله على سبيل المثال لا الحصر بول . كيرتس وفرن بولو وأوليفر ليمان وتيموثى ماديجان وشيتفان فيلد وغيرهم من المفكرين الغربيين القلائل الذين يقولون بارتباط ابن رشد والتنوير أما فى مصر فيبدو د. مراد وهبه وحيداً" فى هذا السياق.

وكان د. مراد وهبة قد بدأ في ربط ابن رشد بالتنوير في البحث الذي ألقاه في عام ١٩٧٧ في مؤتمر للفلسفة الإسلامية في سان فرانسسكو بعنوان" ابن رشد والتنوير "حيث



قال بأن فلسفة ابن رشد قد أسهمت في توليد التنوير في الغرب على حين أنها فشلت في هذا التوليد في الشرق.

وكان التنوير في الغرب قد بلغ نروته في القرن الثامن عشر الفرنسي على وجه التحديد. وهو القرن الذي هوى فيه المفكرون" دقة العبارة ورقتها، النعومة التي تقوم على الإيحاء بأمور كثيرة دون أن تنطق بها، والرقة التي تألف استعمال العبارات الجازمـة" (٩). ولا يعارض القرن الثامن عشر أن تكون الأفكارنا بنية منطقية على غرار أفكار القرن السابع عشر، غير أن هذه البنية تظل خفية. إن ما يهواه المفكرون في القرن الثامن عشــر هو " رهافة الفكر" "والرهافة ـ وهذا ما يعرفونها به ـ. هي تارة تشبيه أو كناية رقيقة، وتارة استعمال كلمة نعطيها معنى ونجعلها في الوقت نفسه قابلة لحمل معنى آخر، أو أنها كذلك علاقة دقيقة بين أفكار ليس بينها إلا القليل من الصلة المشتركة، أو التقريب بين أشياء متباعدة أو تفريق ما يبدو للما موحداً. إنها طوراً تشبيه جرىء وطوراً استعارة جسور تكشف ما بين كائنات معروفة من علاقات خاصة ما كانت مرئية من قبل . إنها في عدم التعبير عن الفكرة الا بنصفها ثم تركها تتكشف. رهافة الفكر هي ما يسبغ على الحديث كل فتنة ففي الأحاديث يبدو كل شيء وكأنه يتلو بعضه بعضاً مثلما تتتالي الأفكار في رؤوسنا، الا اننا لا نعرف كيف جاءتنا الأفكار وربما ظن أحد الناس أنه امتلك الحقيقة المطلقة ولكنها تفلت منه في الحال"(١٠). ويؤكد القرن الشامن عشر كذلك " أن كل تأكيد للحديث يجب أن يتضمن قدراً كافياً من عدم الدقة بحيث يمكن للآخرين أن يقولوا: " ولكن "ينبغى أن تظل في الحديث جوانب غامضة تستثير الذهن"(١١)." وكان الفكر في القرن الثامن عشر ببحث عن طنرق جديدة لإدراك الأشياء وإيضاحها، وكان يريد أن يكشف جميع مظاهرها وأدق فوارقها وأن يقيم بينه وبينها علاقات جديدة، وأن ينظمها على خلاف ما نظمت به حتى ذلك الحين، وأن يجد كل درجات التعبير الموافقة لهذه المكتشفات (١٢). وهو يعبر بالف طريقة وطريقة عن تدوع المعطيبات الحيبة، ويرفض النموذج الهندسي في التفكير الذي يعجز عن استيعاب النتوع نفسه، فهو يفكر بالخيال أويتخيل بالفكر، الإمكانات المتاحة كافة، إن وجهات النظر المختلفة غير محدودة، وكذلك الواقع غير محدود، يمتاز القرن الثامن عشر عن غيره من القرون الفكرية بمزية المرونة العقلية التي تدرك المتغيرات من داخل الأمور المتشابهة كما تدرك بالقدر نفسه التأليف من داخل التناقض .

ولم يعد العالم فى القرن الثامن عشر مبنياً بناء متينا متماثل الشكل، ولم يؤد ذلك قط إلى إزالة الميتافيزيقيا، بل كان يمتلك القرن الثامن عشر رؤية ميتافيزيقية للعالم، وجاوز هذا الامتلاك "سيادة العقل" الذى أصبح قادراً على الخلق والإبداع.

هناك إذن من جهة اعتبار العالم تنوعاً لا ينتهى، أبدى الحركة واعتبار الكون "مجموعة هائلة من الأجسام يؤثر بعضها في بعض، ويتقوض فيها كل شيء على شكل ما ليعاد تركيبه بشكل آخر، ولا يمكن أن نكون في هذا الكون مادة متجانسة، فالمادة تجد ذاتها لابد أن تكون غير متجانسة. ينبغى أن تكون هناك لانهاية من العناصر المختلفة، ولكل من هذه العناصر طاقته الخاصة وأسلوب عمله الخاص، وذلك كما في هذه الكومة من الذرات التي نسميها" ناراً" فإن لكل ذرة منها طبيعتها وعملها وهناك قوانين بمقدار ما هناك من فوارق بين الصفات الخاصة بكل ذرة . ولا يمكن أن يكون في هذا الكون هدوء مطلق، فكل شيء فيه هو في حالة حركة، وكل شيء فيه في حالة مد دائم، والأشكال التي تأخذها الأشياء في الطبيعة ليست أبداً نهائية. (١٣).

وإذا كان صحيحاً أن ابن رشد قد مهد إلى توليد هذه المجموعة من الأفكار التنويرية فإنه من المحال أن نقول إنه ساهم فى توليد القول التنويرى بأن ليس فى العالم مبدأ بنيوى واحد بضفى عليه الوحدة أو التماسك. غير أن الوضعية العلمية التى ميزت التنوير وبلغت ذروتها فى فكر أجست كومنت مردودة إلى قول ابن رشد بالفلسفة البرهانية، أى بالفلسفة العلمية فقد ارتبط عصر التنوير بتصور معين للعلم، ويقول هذا التصور بأن العلم لا يبحث عن تأسيس نظام الطبيعة ولا يبحث بحثا موضوعيا عن علاقات واقعية بين الأشياء إنما يحاول العثور على خير هذه العلاقات ويترك الفكر المرهف " نسبية " العلاقات المختلفة بين الأشياء ولا يعطيها " قيمة " مطلقة" أما القيمة المطلقة فهى مهمة " الميتافيزيقا". وقد فصل أجست كومنت فيما يبدو بين اللاهوت والميتافيزيقا. العلم الوضعى دون أن ينفى وجود مبدأ بنيوى كبير يوحد تنوع العالم — " إن للعلم إذن غاية مزدوجة: أن يباشر البحث عن وقائع جزئية، ثم ينشىء بعدئذ ما حققه من مكتشفات متتالية أو آنية، لا مذهبا بالمعنى الميتافيزيقى بل كلاحسن التنسيق تجمع فيه

الأشياء في أنواع وتصنف في فصسول أو تتكسامل في مجموعسات خاضعة لبعض القو انين. "(١٤).

لكن ذلك لم يكن قد دافع ابن رشد إلى نفى أن غاية العلم هى البحث عن مبدأ تنوع العالم. وهذا فرق كبير بين ابن رشد والتنوير الأوروبي الحديث أو بينه وبين تيار من تيارات التنوير الأوروبي الحديث. فابن رشد وإن كان عقلانياً فهو ليس فيلسوفاً ملحداً. اذلك يذكرنا د. على عبد الفتاح المغربي في بحثه "التأويل بين الأشعرية وابن رشد" بما قاله ابن رشد في "فصل المقال" أن تأويل المبادئ كفر (١٥). وهو واحد من ضربين من الخطأ في الشرع، وهو خطأ ليس يعذر فيه أحد من الناس. تأويل مبادئ الشريعة إذن كفر وتأويل ما بعد مبادئ الشريعة "بدعة" و"الجاحد" لله والنبوات والسعادة الأخروية والشقاء الأخروي وهي أصول الشرع "كافر"، "معاند بلسانه دون قلبه".

وهكذا لم يمهد ابن رشد لتبار معين من تيارات الإلحاد الأوروبي الحديث ولم يمهد لتبار معين من تبارات التلوير الأوروبي الحديث إلما ساهم في التمهيد إلى العقلانية الدينية أو المجاوزة العقلية للنصوص المقدسة.

### هوامش

- ١) ابن رشد والتنوير، مرجع سبق ذكره، ص ٣٣
  - ٢) المرجع السابق، ص ٤٤
  - ٣) المرجع السابق، ص ٤٥
  - ٤) المرجع السابق، ص ٤٧
  - ٥) المرجع السابق، ص ١٠٠
    - ٦) المرجع السابق
  - ٧) المرجع السابق، ص ١٠٥
  - ٨) المرجع السابق، ص ١٠٦
- ۹) برنار غروتویزن، فلسفة الثورة الفرنسیة، ترجمة عیسی عصفور، دمشق، منشورات وزارة الثقافة، ۱۹۷۰، ص ۲۰.
  - ١٠) المرجع السابق، ص ٢٦
  - ١١) المرجع السابق، ص ٢٦-٢٦
    - ١٢) المرجع السابق، ص ٣١
  - ١٣) المرجع السابق، ص ٣٢-٣٣
    - ١٤) المرجع السابق، ص ٤٠
  - ١٥) ابن رشد ، إشراف د. عاطف العراقي، مرجع سبق ذكره، ص ٢١٥.



## القراءة الإبستمولوجية لابن رشد

# " وأعتقد أنه إذا أجرى تعديل على إبستمولوجيا ابن رشد فإن من شأن ذلك أن يقضى إلى مرجعية أفضل في تناول مسائل الإبستمولوجيا"

بول کیرتس

تعتمد القراءة الإبستمولوجية لابن رشد النظر إلى أعماله من ناحية فلسفة العلوم، سواء أكانت العلوم تمدنا بمعرفة الطبيعة (كالفيزياء أو الكيمياء أو علم الفلك) أو بمعرفة الإنسان والله (كعلم الكلم وعلم الفقه وعلم السياسة). والقراءة الإبستمولوجية هي القراءة التي تحاول الإجابة عن مجموعة متتوعة ومختلفة من الأسئلة: هل نعتبرها ـ أي العلوم ـ حقيقية؟ وإذا اعتبرناها حقيقية هل من حقنا أن نقول بأن نتائج العلم حقيقية؟ ما طبيعة نتائج العلم؟ ماذا ينبغي أن نفهم من وراء مصطلح "الحقيقة"؟ حينما يكون أو يسدور مصطلح في أفلاك العلم. كيف يمكن أن نصل إلى مثل هذه المعرفة؟ ماذا نستطيع أن نعطيه إلى نمط المعرفة العلمية بالطبيعة؟ ماهو الإمتداد الذي نستطيع أن نعطيه إلى نمط المعرفة القادم من العلوم الطبيعية الإمتداد الذي الصلة التي تربط العلوم بالأنماط المعرفية الأخرى؟

ولابد من أن تحدد مجال البحث. لن تتساءل على سبيل المثال عن المعرفة العلمية الرياضية، لأن ابن رشد قال مسبقا إن معادلات الرياضيات تصبح ضرورية بصرف النظر عن مطابقتها للواقع. "ويتسق هذا الموقف مع تعاليم أرسطو الذى رأى أن الرياضيات لا تستمد صدق قضاياها من حس أو تجربة وإنما من تطبيق قواعد الاستدلال التى يقدمها المنطق وندرك صدق قضايا كلا العلمين قبليا أو بحدس أو إدراك مباشر، كما يتسق هذا الموقف مع مواقف المناطقة المعاصرين كما يقول د.محمود فهمى زيدان فى مقدمة بحثه فى نظرية ابن رشد فى النفس والعقل " فى الكتاب التذكارى إشراف د. عاطف العراقى، ليس لمعادلات الرياضيات وجود واقعى وإنما تصورات فى الذهن نصل إليها بالتجريد.

وفى القرن العشرين تم الاعتراف بالطابع الافتراضى الاستنباطى للمعرفة الرياضية. وأما فى علم الفلك فقد كان اليونان ـ فى إطار تفسير الظواهر الفلكية ـ ينسبون إلى النجوم مسارات ومسافات متغيرة تبعا للأرض ومن ثم كانوا يحددون الأشكال الرياضية والمنحنيات والسرعات. كان عندهم إذن رياضيات وتصورات رياضية يستخلصون منها النتائج المعنية، وذلك على نحو يوص بأنه لا يوجد علم ممكن عند اليونان بدون استعمال الرياضيات. وقد أشار ابن رشد فى "كتاب الكليات

فى الطب" إلى أن علم الأحياء يستخلص نتائجه استخلاصاً أكيداً ويقينيا شأنه فى ذلك شأن العلوم الأخرى دون أن يستعمل الرياضيات.

إذن ما شروط استعمال الرياضيات في نمط معرفي معين؟ ماذا تضيف الرياضيات إلى المعرفة العلمية؟ هل التصور الرياضي شرط ضرورى لعلمية المعرفة؟ أن لا يكفى أن تقول إن الرياضيات تضيف الدقة إلى المعرفة والعلم لأن الدقة لا تلعب دوراً معينا في العلم. ماذا يعني رد علوم إلى علوم أخرى كما أراد د.مراد وهبة أن يرد العلوم الطبيعية إلى الفيزياء والفيزياء النووية على التخصيص ورد العلوم الاجتماعية والانسانية إلى السياسة؟ يعنى الرد في جوهره تحديد كل تصورات العلوم الأخرى على أساس تصورات أساسية في بعض العلوم واستخلاص قوانين العلوم الأخرى من بعض العلوم. هل يعنى ذلك استعمال واحدة؟ هل في مقدورنا أن نصوغ علوماً مثل علم الكلام أو علم الفقه أو علم النص بنقل بسيط للإجراءات المتوفرة في العلم الوضعي؟

لدراسة القراءة الإبستمولوجية لابن رشد هناك تحديد لابد من وضعه هو أن نقتصر على العلوم التى لايقبل طابعها العلمى النقاش وهى العلوم المبنية على البرهان عند ابن رشد لا الرياضيات فى ذاتها أو علم الكلم أو علم الفقه. فالعلوم البرهانية تبين المنهج العلمى فى صورته البسيطة والواضحة.

والسؤال الإبستمولوجي يخص المنهج العلمي الداخلي للعلم، ومن ثم فإن كل الاعتبارات والادعاءات الخاصة بالهدف الذي لابد أن نجرى وراءه في بناء العلم أو تلك الاعتبارات حول أصل العلم هي اعتبارات غير جوهرية، بل هذه الاعتبارات هشة للغاية، وعلى سبيل المثال الربط بين العلوم والتقنيات لم تظهر منذ القدم إنما هي فكرة حديثة ترجع إلى القرن السابع عشر، ومعظم الكشوف التقنية لا تحيل إلى وضع تقنى بعينه، وأما الاختراعات التقنية فهي بلا أساس علمي، على سبيل المثال تقريبا كل علم الفلك لايخدم سوى علم النجوم وتطور التقنيات في العصور الوسطى ولم يتم على أساس علمي، وإذا كان العلم انطلاقا من القرن العرب

التاسع عشر قد ارتبط بالتقنيات فإن هذا الارتباط قد تم فى ضوء نوع معين من التقنيات هى تقنيات التجريب كالساعة والعدسة والميكر وسكوب.

وحتى القرن السابع عشر كان تصور أرسطو للعلم هو التصور السائد، وكان سبب سيادة تصور أرسطو حتى ذلك الوقت برغم العيوب الجوهرية والافتر اضات المجانية أن البرهان منتج. وهو كذلك لأنه يعطى طابعاً عقلانياً للتجربة المحسوسة، أي أنه يبدو أنه يؤكد التجربة اليومية للبشر كافة. فأرسطو يكرر مع قليل من التجربة المعطيات المباشرة للحواس.

فبدأ جاليليو ونيوتن في القرن السابع عشر في تحديد طموحات المعرفة وفي افتراض الأسلوب الميكانيكي في التفكر (المادة تعادل الصورة والحركة) وفي اعتبار الواقع رياضيا من حيث جوهره لا من حيث ظاهره. وتخلى جاليليو – في سياق اكتشاف النقط الشمسية ـ عن التفسير الأرسطى وأحل محله نمطاً جديداً من "المعقولية" العلمية. ولم يعد تفسير الشمس يميل إلى جوهرها، إنما أصبح يميل إلى إنتاج الشمس وتفككها، ووضع مكان سلطة الكتب سلطة الوقائع كما يقول جاليليو في الرسالة الثانية حول النقط الشمسية.

كيف إذن مهد ابن رشد للعلم الحديث وقد ارتبط بأرسطو؟

#### \_ أ \_ القياس البرهاتي

وفى الإجابة عن السؤال يركز محمود أمين العالم و د. فؤاد زكريا على الجانب المعرفي/ الإبستمولوجي في فلسفة ابن رشد. وناقشا على وجه التحديد بحث د. أحمد محمود صبحى حول أحكام الفلسفة البرهانية والتوفيق بين الدين والفلسفة. وذلك في الكتاب التذكاري نفسه الذي أشرف عليه د. عاطف العراقي ونشره المجلس الأعلى للثقافة عام ١٩٩٣.

واختلف محمود أمين العالم مع د. أحمد محمود صبحى من منطلق التأكيد على أن الفكر الرشدى "خليط من أقيسة جدلية وأقيسة برهانية"<sup>(۱)</sup>. وأن ابن رشد يدعو إلى استعمال البرهان للوصول إلى "أقصى اليقين"<sup>(۱)</sup> لأن البرهان هو "الشكل الأتم"<sup>(۱)</sup> في المعرفة. وينفى العالم عن حق التناقض الوهمى بين المنطق الأرسطى

وبين الدين الأرسطى لأن البرهان طريق بين ثلاثة مناهج لمعرفة الله. والاختلاف بين د. صبحى وبين العالم أن العالم يقول بأن الفلسفة برهانية على حين يقول د. صبحى بأن الفلسفة تتأى عن المفهوم الأرسطى للبرهان (1). ورغم إعلان د. فؤاد زكريا عن ضرورة إعادة النظر في تصور د. صبحى فهو يؤكد تحليل د. صبحى حينما يقول إن أفلاطون كان يرى أن الفلسفة مرتبطة "بالجدل" (٥) وبأنها تقود إلى "نقائض" (٦) مما يحول دون "إصدار حكم قاطع على طبيعة الحجج الفلسفية (٧).

ومن ثم يرتبط محمود أمين العالم و د. فؤاد زكريا و د. مراد وهبة بالفلسفة البرهانية على حين يشك د. صبحى فى تصور ابن رشد للربط بين الحكمة والفلسفة. ويفصل فصلاً نهائياً بين البرهان العلمى وبين طبيعة الحجج الفلسفية.

والتصور اليوناني القديم الذي مهد لتجديدات التصور الحديث في القرنين السابع والثامن عشر هو التصور نفسه الذي كان أساساً لتصور ابن رشد عن العلم. وأصبحت الإبستمولوجيات الحديثة تنظر نظرة نقدية إلى العلم. وهي تنظر من زاوية الوصف (أو التوصيف) والتقنين والتأسيس. أصبح ضرورياً أن نميز بين العالم والفيلسوف، ف " رودولف كارناب" فيلسوف أكثر منه عالم وآلبرت أينشتين عالم أكثر منه فيلسوف، وابن رشد فيلسوف أكثر منه عالم وإن كان يقول بالفلسفة العلمية، البرهانية لابد أن نميز بين العلم وبين الخطاب حول العلم، بين العلم ودراسة العلم. ولم يكن أرسطو إبستمولوجيا بالمعنى الحصرى، الضيق لكلمة ايستمولوجيا فقد أسس تصوراً معينا حول ما يجب أن يكون عليه العلم وأدواته، وحلل بعضا من التصورات البنيوية مثل العلة والبرهان والاستقراء ومبدأ البرهان. وكان أرسطو يربط ربطا إبستمولوجيا واضحا بين العلم والبرهان. وذلك كما يبين من تحليلاته في المنطق، وإذا كان هناك أخلاف بين خصائص البرهان بالتصور الأرسطى في "التحليلات" وبين خصائص البرهان بالتصور الرشدى في "تلخيص البرهان" فإن التطوير الذي أنجزه ابن رشد لا يخص خصائص البرهان التقنية إنما يخص استخلاص النتائج بالنسبة للفلسفة في ضوء ارتباط العلم والبرهان، أي أنه يستخلص أن الفلسفة برهانية، علمية. وهذا الطابع البرهاني لا يتعارض مع تصور فلسفته وغيرها من الفلسفات "الجدلية". فنحن نؤيد القول بأن فلسفة ابن رشد "جدلية"

بطبيعتها، ونستخلص نتيجة معاكسة للنتيجة التي توصل إليها د. صبحى حيث يفصل بين الفلسفة وبين التأويل، وبين التصور الأرسطى للبرهان وبين التوفيق الديني الفلسفي.

وهذا لا يعنى أننا نؤيد فكرة أن الفكر الرشدى "خليط" من أقيسة جدلية وأقيسة برهانية. فليست الصلة التى تربط الطابع الجدلى للفلسفة بالبرهان هو "الخليط" إنما لابد أن نميز بين المعنى الموسع وبين المعنى الضيق. فبالمعنى الضيق، التقنى، المنطقى، الفلسفة ليست برهانية إنما هى أقرب ما تكون إلى بناء الاقيسة الجدلية. وبالمعنى الموسع لمصطلح "البرهان" الفلسفة خطاب برهانى قاطع، وهو موسع أيضا لأنه لابد أن يتسع إلى "التأويل" الذى لا يلجأ إلى "المعنى القاطع" بل إلى "المجاز" أى إلى إخراج دلالة اللفظ من الدلالة الحقيقية إلى الدلالة الملتبسة.

يقول ارسطو في "التحليلات الثانية" بأن المعرفة العلمية هي معرفة "كل واحد من الأمور على الإطلاق، بالحقيقة، لاعلى طريق السوفسطائيين، الذي هو بطريق العرض (^). ومعرفة كل واحد من الأمور على الإطلاق هي معرفة "العلة التي من أجلها الأمر، وأنها هي العلة، وأنه لا يمكن أن يكون الأمر على جهة أخرى. ومن البين أن هذا هو معنى: "أن يعلم". "والعلم اليقين هو العلم بالبرهان. ويعنى أرسطو بالبرهان "القياس المؤتلف اليقيني". ويعنى بالمؤتلف اليقيني الذي نعلمه بما هو موجود لنا" وقد يكون القياس من غير طريق القياس البرهاني، أي قد يكون ديا لكتيا لقطقيا، جدليا، يقتضب أحد جزئي المناقضة: أيهما كان. والمناقضة هي التقابل الذي لا وسط له بذاته.

البر هان هو القياس الذي يسميه "أبو دكسيس" " ارجو إعادة كتابتها بخط واضح ".

فليس كل استدلال قياسا. وليس كل قياس برهانا. وأما موضوع العلم فهو الضرورى والثابت، أى ما يتعارض مع العرض. والبحث فى علمة الأمر يؤكد الطابع اليقيني للعلم على عكس ادعاء نقاد تنوع الأقيسة.

والكلى الذى هو موضوع العلم لابد من تفصيله. لماذا نقول "محمول على كل الموضوع"؟ ولماذا هو بذاته؟ ولماذا هو يقال بالكلى؟

ا سه هنداك الكلسى المحمول على ماهية الموضوع: ماهو بذاته هو أولاً، الأشياء الموجودة فيها هو الشيء: مثال ذلك في المثلث الخط، وفي الخط النقطة. وذلك أن جوهرهما هو في هذه الأشياء؟

٢ ـ هناك الكلى الذى يحتوى على الموضوع فى جوهره: "الأشياء التى توجد فى القول المخبر ما هو الشيء، وجميع ما كان من الأمور توجد الأشياء، تلك الأشياء موجودة فى القول المخبر ما هى. مثال ذلك الاستقامة والانحناء موجودان للخط؛ والفرد والزوج للعدد؛ والأول والمركب؛ والمتساوى الأضلاع والمختلف الطول"(١).

" مناك الكلى الذى هو موجود بذاته للجزئيات والآحاد. "فأما جميع الأشياء التى ليست موجودة على أحد هذين الضربين فهى أعراض: مثال ذلك الموسيقى "أوالبياض للحيوان" (۱۰)، طريقة وجود وليست طريقة حمل، إنه الكلى المحمول على شيء آخر موضوع، مثال ذلك بالنسبة إلى مَن يمشى إنما هو الذي يمشى، وهو شيء آخر. وكذلك الأبيض. "وأما الجوهر وكل ما يدل على المقصود إليه بالإشارة فليس إنما هي موجودة من حيث هي شيء آخر. \_ فالأشياء التي لا تقال على شيء موضوع أقول إنها بذاتها، وأما التي هي على موضوع فهي أعر اض "(١١).

٤ ــ "وأيضا على نحو آخر ما هو موجود لكل واحد من أجل ذاته، أقول إنه بذاته؛ وأما ما لم يكن من أجل ذاته فعرض. مثال ذلك إن كان عندما يمشى إنسان ما حدث البرق، فذلك عَرض؛ وذلك أنه ليس إنما حدث البرق من أجل إنه يمشى، لكن إنما تقول إن هذا عَرض واتفق. فأما إن كان من أجله نفسه فهو بذاته: مثال ذلك أن يكون الإنسان عندما يُنحر يموت، فنقول إن ذلك بذاته من قبل أن ذلك كان بسبب الذبح؛ وليس إنما عرض واتفق أنه عندما ينحر يموت "(١٢).

والمعنيان الأول والثانى فقط هما المعنيان اللذان يحددان فى نظر أرسطو ماهية الخطاب العلمى كمركب من خصائص حملية لا يخضع أبداً إلى قاعدة التعاقب التى قال بها فيما بعد ذلك الرواقيون. ومشكلة المعنى أن الزوج ينطوى

على العدد في ماهيته ومن غير الصحيح أن يكون كل عدد زوجاً فكل عدد إما زوج أو فرد. والحمل الكلي لا يمكن أن يحدث إلا في حدود "نوع" معين.

وأما الخلاصة بالنسبة لأرسطو فهى التأكيد على علة الأمر وعلى أن هذه العلة هى علة الأمر نفسه وعلى ضرورة الأمر ومن هنا أن موضوع العلم هو الضرورى وليس العرض ومن هنا أيضا أن يكون موضوع العلم "كليا".

ويؤكد أرسطو أولا في المقالة الأولى من كتاب "طوبيقا" عن الغرض من البحث في الجدل. وموضوعه "إن القياس قول إذا وضعت فيه أشياء لزم من تلك الأشياء الموضوعة شيء آخر غيرها من الاضطرار "("١"). والبرهان هو القياس الذي يكون من مقدمات

- (١) صادقة. ١ (٢) أولية.
- (٣) غير ذوات أوساط. (٤) أعرف من النتيجة.
  - (٥) أكثر تقدماً من النتيجة (٦) علل النتيجة.

ولابد أن تكون مقدمات القياس البرهاني "صادقه" لأنه يلزم من قبل أنه لاسبيل إلا أن يعلم ماليس بموجود ولأنه ليس في مقدورنا أن نستخلص أمراً من الكذب. ويلزم كذلك أن تكون المقدمات أولية وغير ذات توسط، أي أن تكون لم يحصل عليها من خلال البرهان. وعلم المبادئ التي نقبل البرهان هو البرهان نفسه. إلا أنه يلزم نقطة انطلاق وإلا أصبح العلم إما محالاً (برهان الدور) أو دائرياً (برهان المباديء بالمباديء الأخرى). و الاستقراء هو أداة أو حل هذا الإشكال حيث تخضع معرفة المبادىء الأولى اليي الاستقراء: "قمن البين إذن أنه قد يلزم أن نفهم الأوائل بالاستقراء، وذلك أن الحس إنما يحصل فيها الكلى بالاستقراء على هذا النحو". (١٤)

وأما أن تكون المقدمات في البرهان أعرف وأكثر تقدما من النتيجة فإن ذلك يرجع إلى أن "كل تعليم وكل تعلم ذهني إنما يكون من معرفة متقدمة الوجود. وهذا يكون لنا ظاهرا، إذا ما نحن نظرنا فني جميعها: وذلك أن العلوم التعليمية بهذا النحو تحصل عندنا، وكل واحدة من تلك الصناعات الأخر. وعلى هذا المثال يجرى الأمر في الأقاويل أيضا، أعنى التي تكون بالمقاييس والتي تكون باستتقراء؛ فإن

كلا العلمين إنما يحملان التعليم بأشياء متقدمة المعرفة: فبعضها يقتضب اقتصابا على (أساس: إما أن الخصوم) فهموا، وبعضها يبين من قبل ظهور الجزئى.. (١٥) والمقدمات الأعرف والأكثر تقدما من النتيجة على جهتين: فبعضها موجودة بذاتها وبعضها الآخر أن نفهم فيها على ماذا يدل القول، أى أن أرسطو يميز بين المقدمات الأعرف والأكثر تقدما بالنسبة لنا.

ويقوم البرهان العلمى على المقدمات الأعرف تقدماً الموجودة بذاتها وبين المقدمات الأعرف والأكثر تقدماً بذاتها لإنها الأبعد عن الحس.

وأما ضرورة أن تكون مقدمات البرهان العلمي عللاً للنتيجة فإن ذلك يرجع لأننا نعرف من طريق "العلة".

وقد رفض المحدثون الطابع اليقيني، المطلق، الحقيقي، التام (أبو دكسيس) للعلم عند أرسطو أي أنهم رفضوا كون البرهان الشكل التام والنهائي للعلم.

وأما ماذا كان موقف ابن رشد؟ هل ربط بين البرهان والحكمة على حين كان البرهان مرتبطاً عند أرسطو بالعام؟ هل هذا خلط أم إنه إيداع خاص؟ إن البرهان عند آرسطو هو وحده الذي يقود إلى اليقين بصدد العلم لابصدد الدين أو الفلسفة أوالحكمة. ولايسلك الفلاسفة سبيل البرهان بل علماء الحساب والهندسة والمناظر هم الذين يسلكون هذا السبيل وووفقاً للتصور الأرسطي للبرهان فقضايا العلم هي القضايا البرهانية وليست القضايا الفلسفية. لاشك أن أصبح العلم عند أرسطو وأشد يقينا هو الشكل الأول من البرهان. ولاعلاقة بين هذا اليقين العلمي وبين الاضطراب الفلسفي. لذلك يقول د. أحمد محمد صبحي إن الفلسفة بطبيعتها تناى عن المفهوم الأرسطي للبرهان (١٦). فإن منطلق البحث الفلسفي عند أرسطو ليس القضايا الصادقة بذاتها إنما طريق الفيلسوف المحقوف بالشكوك. إنه لضروري للوصول إلى المعرفة الفلسفية التي نطلبها من أن نتعرض في البداية إلى المعرفة أو إلى مجموعة من المشكلات. وبدون المشكلة المبدئية قد في البداية إلى مشكلة أو إلى مجموعة من المشكلات. وبدون المشكلة المبدئية قد

يصبح التصور الفلسفي بلا معنى أو قيمة وهي مشكلات ليس من الممكن إيضاحها، توضيحها، فهمها إلا تبعا لتسلسل حلها المنطقي.

وفى مشكلة الحكمة والشريعة عند ابن رشد المشكلة هى تعدد وجوه الحق وصلاتها وتقديمها المتبادل ومن البديهى أن تتغير عناصر المشكلة إذا اعتقدنا أو اكتشفنا. مكثلة أخرى.

ويعرض د. أحمد صبحى الشكوك \_ التي لايسميها بهذا الاسم \_ التي انطلق منها ابن رشد على النحو التالى:

- 1- " نقد مذاهب السابقين تمهيداً لإقامة المذهب الفلسفى الجديد على أنقاضها، وتلك سمة بارزة في فلسفة ابن رشد لاتكاد تخلو منها نظرية من نظرياته "(١٧).
- ۲- " نقد القائلين بأن معرفة الله تتم بالمسمع، وإلى المعتزلة والأشاعرة فى استنادهم إلى دليل الحدوث واستدلالهم على حدوث العالم بتركيب الأجسام ثم انتقدهم مرى أخرى فى استدلالهم على وحدانية الله بدليل التمانع (۱۸).
  - ٣- وجد في كثرة الأدلة على وجود الله "تنافراً "(١٩).
- 3- " رد الاتهام الموجه إلى الفلاسفة أنهم عطلوا الصفات الإلهية وبخاصة صفتى الإرادة والفعل منتقدا الأشاعرة في قولهم بصفات ليست هي الذات ملزما إياهم أن يكون هناك حامل ومحمول وأن تكون الذات مركباً "(٢٠).
- رد على الغزالي إنتقاداته الفلاسفة بصدد العلم الإلهى فإنه رد الاتهام إليه وإلى الأشاعرة بقياس الغائب (الله) على الشاهد (الإنسان) بتمسكهم بعلم الله بالجزئيات "(۲۱).
  - ٦- رد في "تهافت التهافت" القول بتهافت الفلاسفة للغزالي (٢٢).
- ٧- " نقد موجه لنظرية الفيض أو الصدور حيث العقل الأول صادر عن الله ضرورة (٢٣).
- ٨- " نقد آخر موجه إلى نظرية العقل الفعال حيث صور الموجودات الطبيعية فى
  عالم الكون والفساد راجعة إلى استعدادها لتقبل هذه الصور من العقل الفعال

عقل فلك القمر وبذلك خلط الفلاسفة بين ما هو كونى فلكى وما هو إنسانى عقل المرادي المراد

- ٩- " نقد موجه إلى الأشاعرة في إنكارهم الضرورة" (٢٥).
  - ١ " نقد موجه إلى قول المتكلمين بحدوث العالم" (٢٦).
    - ١١- " الشك في مسألة البعث أو الخلود "(٢٧).

إن الشكوك تودى إذن وظيفتين : استكشاف مجال البحث وإجلاء الاعتراضات الموجهة إلى مسائله الجوهرية. ويمكن أن ترجع هاتان الوظيفتان إلى وظيفة واحدة، إذ إن الإعتراضات تمثل، في الفلسفة، وسيلة كل استكشاف تأسيسي.

وهكذا يمثل تعدد وجوه الحق فى كتاب "فصل المقال وتقرير ما بين الشريعة والحكمة من الاتصال" الشك الرئيسى: فإن الغرض من هذا القول، أن نفحص على جهة النظر الشرعى، هل النظر فى الفلسفة وعلوم المنطق مباح بالشرع أم محظور أم مأمور به؟(٢٨).

وإذا كان ابن رشد يقول بأن " الشرع قد حث على معرفة الله تعالى وموجوداته بالبرهان (٢٩) فإن ذلك يدفعنا إلى التمييز بين معنى ضيق وبين ومعنى عريض للبرهان عند ابن رشد. هناك المعنى الضيق الذي يقول بأن البرهان هو أتم شكل من أشكال العلم لايستعمل في الفلسفة، وهناك المعنى العريض الذي يقول بأن البرهان هو الطريقة العامة للنظر العقلى في الموجودات، والبرهان بالمعنى العام قد يكون جدلياً كما يتحدث أرسطو عن "البرهان الجدلى" في الفقرة الرابعة من المقالة الأولى من كتاب "طوبيقا" عن الجدل، وبدون التتميز بين معنيين للبرهان (البرهان العلمي والبرهان بمعنى القياس) يدخلنا في معارضة ابن رشد دون مبرر.

ينظر أرسطو إذن نظرة عامة إلى ما سماه "البرهان الجدلى" دون أن يخلط بين المعنيين ويقول: "الأقاويل هي ما تحدث عن المقدمات، والأشياء التي فيها تكون القياسات هي المسائل"(٢٠٠).

ويقول ابن رشد بأن القياس البرهاني يخالف القياس الجدلي وبأن البرهان أتم أنواع القياس وبأن الفلسفة تنظر في الأشياء بحسب ما تقتضيه قواعد البرهان، ومن ثم ففلسفة ابن رشد "فلسفة علمية". هو يقتبس البرهان من العلم ويضع العلم داخل إطار الفلسفة باعتبار أن الفلسفة أم العلوم، وهذا الاعتبار ـ اعتبار الفلسفة علماً بل وأم العلوم ـ هو اعتبار أرسطي أيضاً في أصله. وقد ظل هذا التصور حتى رينيه ديكارت في العصر الحديث حيث كتب يقول في الرسالة التي بعث بها إلى مترجم كتابه "مبادئ الفلسفة"وهي بمثابة تقديم له إن "الفلسفة بأسرها أشبه بشجرة جذورها الميتافيزيقا، وجذعها الفيزيقا والفروع التي تخرج من هذا الجذع هي كل العلوم الأخرى التي تنتهي إلى ثلاثة علوم رئيسية هي الطب والميكانيكا والأخلاق"(١٦). كذلك كان ابن رشد يرى أن الفلسفة واحدة يترابط فيها علم الطب وعلم الفلك وغيرهما من العلوم. تقول د. منى أحمد أبو زيد: "يدرس ابن رشد علم الطب داخل إطار فلسفته العامة معتبره جزءاً لا يتجزاً من هذه الفلسفة لأنه أحد فروع الحكمة العملية وبالتالي تنطبق عليه الخطوط العامة لفلسفته"(٢١).

ويقول بول كيرتس الأستاذ بجامعة نيوورك ببافلو بأمريكا ضمن بحثه عن "الحرية العقلية والعقلانية والتنوير" في المؤتمر الدولي الخامس في عام ١٩٩٤ في القاهرة تحت عنوان "ابن رشد والتنوير" ( $-\Lambda$  ديسمبر ١٩٩٤) وبأن ابن رشد "من الممهدين للرؤية العلمية الحديثة". وبأنه قدم أرسطو في صورة الفيلسوف الطبيعي المنشغل بتفسير الكون.

كان ابن رشد \_ وفقاً لتحليل بول كيرتس \_ ينظر إلى الفلسفة اليونانية من منظور أنها علم برهانى يتجاوز حدود النشاط النظرى الضيق ومن منظور أنها تبلور معرفة موضوعية عن الواقع، لأنها تستخلص نتائجها من الملاحظات التجريبية والاستدلالات المنطقية. "وهكذا تطورت الفلسفة الطبيعية الأرسطية على يد ابن رشد إلى بحث علمى عقلانى منظم عن الكون "(٣٣). فأسهم فى تخمير الثورة العلمية فى أوروبا وعلى الأخص فى جامعات بادوا وبولونيا بإيطاليا.

وأكد فرن بولو الأستاذ بجامعة نيويورك ببافلو بأمريكا في بحثه عن "الفلسفة المدرسية والرشدية في العصر الوسيط: تأثيرات ابن رشد في العلم الغربي" على أن

"في يادوا طبق عدد من أساتذة الطب منطق الطب الذي دعا إليه الأطباء السابقون مثل ابن سينا وابن رشد. وهذا المنطق أفضى بدوره إلى تطوير المنهج المسمى "بالتحليل والتركيب". وفي تقديري أنه كان ضروريا لتطوير العلم الحديث لأنه ركز على أهمية مفهوم التجربة، وهو مفهوم أكثر تعقيدا من مفهوم الملاحظة الذي قنع به أرسطو والاسكلائيون الأوائل. فالواقع المركبة، موضع الملحظة، كانت تحلل الى مكوناتها حتى نصل إلى العلة المحدودة والمتميزة للمرضي، وقد فصل نيفو و آخرون الكلام في هذا الشأن. هذا بالإضافة إلى أن نظريات ابن رشد قد وضعت موضع الاختبار، فمثلا أسس ابن رشد نظرية اللون التي تقرر أن الألوان هي سمة آنية بدر جات متفاوتة لكيفيتين متضادتين: اللمعان والقتامة، والمحدودة وغير المحدودة، وقد أفضى ذلك بعدد من العلماء ومن بينهم إسحق نيوتن، إلى فحص نظريات ابن رشد واختبارها والإتيان بنقيضها"(٣٤). وأضاف فرن بولو إن ابن رشد اهتم بمسألة الجانبية المغناطيسية. فقد كانت الجاذبية المغناطيسية "تُفسر على أنها شكل من أشكال تكاثر الأنواع، بمعنى أن حجر المغناطيس يغير أجزاء الوسط الذي يمسه الهواء أو الماء على مسبيل المثال. وهذه بدورها تغير الأجزاء المتاخمة للحديد حيث تنشأ قوة محركة تنفعها إلى الاقتراب من حجر المغناطيس. وهذه مماثلة لأنابيب القوة عند كل من جون فراداي ومكسويل (٥٥). واهتم ابن رشد بعلم الأجنة. "وقد كان لأفكار ابن رشد تأثير عظيم على جاليليو وجيو ردانو برونو اللذين كانا قد تتلمذا للر شدبين "(٣٦).

فى القرن السابع عشر الميلادى امتازت التجربة والمشاهدة والامتحان الأوروبى عن غيرها من الأمم بتأسيس العلم الحديث، ولم يكن هذا الامتيار التجريبي تركيزاً على الخبرة المحسوسة، الحسية، الملموسة، التطبيقية أمل كان يدل على ضرورة بناء الخبرة وإعادة تطوير العناصر الهامشية وتقديم الكم على الكيف. وهكذا تحولت التجربة عن كونها معطى جاهزا مسبقا وأصبحت الفيزياء الحقيقية علما قبليا لا يعدياً.

وعلى حين كان أرسطو لا يميز بين الفيزياء وبين الميتافيزياء فإن ابن رشد \_ تبعا لتحليل د. محمد المصباحى \_ قد فرق بين الفلسفة والعلم على أساس مفهوم

"جهة النظر" الذي يمكن من النظر إلى المبادئ نفسها من اعتبارات مختلفة، ووجهة النظر الفلسفى .. من منظور د. محمد المصباحى .. هي (١) أسباب جنس الموضوع (٢) وأحد الموجودات (٣) ومفهوم بالذات وعلى الكنه. وأما مفهوم "أسباب جنس الموضوع " فهي الأسباب التي تتميز عن الأسباب الخاصة بموضوع الصناعة. تدخل الأسباب الخاصة بموضوع الصناعة في براهينها. أما أسباب جنس موضوع الصناعة فترجع بأصلها إلى الموجود بما هو موجود (الطبيعة العليا). من هنا يحق لصاحب الصناعة الجزئية أن يبرهن على الأسباب الخاصة بموضوعه. أما الفيلسوف الأول فيقدم أسباب جنس موضوع الصناعة الجزئية. وبالنسبة لمفهوم أحد الموجودات، "فالفرق بين نظر العددى ونظر الفياسوف إلى العدد، هو أن نظر الأول وظيفي معرفي، ونظر الثاني أنطولوجي مطلق، أي أن الغايبة من نظر العددي إلى العدد هو إنتاج معارف متماسكة انطلاقا من مبادئ أولى بينة بنفسها أو مفترضة ويهمه إن كان العدد موجود بالفعل خارج النفس أم لا. في مقابل ذلك، لا يهتم الفيلسوف بالعدد من حيث هو موضوع صناعة جزئية، أي من حيث هو موضوع منفعة وسلطة معرفية، بل من حيث هو أحد الموجودات وحسب "(٣٧). وهذا التفريق الرشدى بين العالم والفيلسوف يؤسس في جانب من جوانب الرئيسية للتفريق الحديث والمعاصر بين الميتافيزيقا والعلم، بين العلم الزائف والعلم، بين الأيديولوجيا والعلم، بين اللغة المنطقية واللغة الفارغة.

وتقول د. منى أحمد أبو زيد فى بحثها "ابن رشد طبيبا" ضمن الكتاب التذكارى الذى أشرف عليه د. عاطف العراقى، تقول د. منى أحمد أبو زيد بأنه قد "أمر بحرق جميع كتبه ماعدا كتبه فى الحساب والفلك والطب لأنها كانت من الكتب المعول عليها فى هذه المجالات كما أنها لم تكن محل نقد ومهاجمة من خصوم ابن رشد من المتكلمين والفقهاء "(٢٨). وتقول فى موضع آخر بأن ابن رشد قد درس علم الطب داخل إطار فلسفة العامة، فلا تثير السؤال الإبستمولوجى الأساسى: كيف لا تحرق كتبه العلمية إذا كانت داخلة فى إطار فلسفته العامة؟ كيف لا يكون علمه موضع جدل وهو جزء لا يتجزأ من فلسفته؟ هذا هو السؤال المعرفى.

ب - الهرمنيوطيقا : مشكلة التأويل



اعتاد الباحثون والدارسون أن يشتقوا الكامة الأجنبية "HERMENEUTICS" من اليونانية "أرمنيين"، أى أن الهرمنيوطيقا هو عام التأويل أو التفسير وبنحو خاص تفسير الكتاب المقدس. وبناء على ذلك فقد اعتادوا ترجمة كتاب أرسطو "بارى أرمينياس" بأنه كتاب "في التأويل" أو "في التفسير" على حين أن الكتاب يبحث "في العبارة" أو في القدرة (الملكة أو القوة) على الكلام. وبالتالي فقد أثر ابن رشد بجدية في ميدان المنطق حيث أضاف التأويل الذي لم يكن أرسطو قد بحث فيه، ذلك أن المنطق عند أرسطو يخلو من التأويل. فالسؤال الأساسي الذي يثيره كتاب أرسطو في العبارة هو: ما الصلة التي تربط اللغة بالأشياء والحق؟ ماهي مكونات اللغة؟ ويرفض أرسطو كما سبق أن رفض أفلاطون أن يجعل من اللغة أداة سفسطائية للإقناع. ومحور "في العبارة" هو تحديد شروط فصل المقال أو الخطاب الحقيقي، لذلك يدرس أرسطو الكلمات من حيث طبيعتها ويحاول أن يميز بين الحق والباطل، كيف الوصول أرسطو الكلمات من حيث طبيعتها ويحاول أن يميز بين الحق والباطل، كيف الوصول أرسطو الكلمات ما الكلمة؟ ما الإيجاب؟ ما السلب؟ ما الحكم؟ ما العدل؟

يبحث أرسطو في الصدق الدال على الأثار التي في النفس و لا يبحث في الهرمنيوطيقا. وعلى عكس جوتييه وجيلسون في زعمهما أن ابن رشد لم يأت بجديد في المنطق يقول د. مراد وهبة بأن ابن رشد أضاف جديداً في منطق التأويل. وفصلت د. منى أبو سنة هذه الإضافة بقولها إن ابن رشد رائد ومؤسس الهرمنيوطيقا ويستد إلى نظرية في التأويل، فقد ألف ابن رشد بين اللغة والمضمون في تأويل النصوص الدينية في إطار البرهان العقلي، ومن هذه الزاوية تجاوز ابن رشد المعنى الحرفي للنصوص الدينية، وقد قام لوثر بما لم يستطع أن يطوره ابن رشد بعد أربعة قرون، في مجال الإصلاح الديني ثم جاء شلير ماخر وكانط ودلتي وجادامر وغيرهم من أقطاب الهرمنيوطيقا في العصر الحديث الأوروبي.

وهو المنحى نفسه الذى ينحوه إرنست فولف ـ جازو فى بحثه "ابن رشد فى سياق الخطاب التأويلى الألمانى" (مجلة ألف).

ويقوم إرنست فولف حجازو بدراسة حضور ابن رشد في الخطاب التاويلي الألماني والدراسات الاستشراقية. فالرسائل المتبادلة بين مستشرقين هما نولدكه

وجولدزيهر التى لم تنشر إلا في وقت متقدم تؤكد ارتباط ابن رشد بالهرمنيوطيقا المعاصرة والفكر الغربي المعاصر.

أما د. على عبد الفتاح المغربي فيربط تأويل ابن رشد بالأشعرية في بحثه "التأويل بين الأشعرية وابن رشد" (الكتاب التذكاري إشراف د. عاطف العراقي، ١٩٩٣، وعلى حين كان ابن رشد يهاجم علماء الكلام على وجه العموم والأشعرية على وجه الخصوص ويصفهم بأنهم نفوس مريضة يقول د. على عبد الفتاح على وجه الخصوص ويصفهم بأنهم نفوس مريضة يقول د. على عبد الفتاح هذه المجاوزة لابد أن تخضع لقواعد اللغة العربية التي نزل بها النص، وبما تسمح به اللغة والصرف من استخدامات للكلمات، فيبحث المؤول عن استخدامات الخرى لفظ المؤول في القرآن، بحيث يقصد به تأويله، ويبحث أيضا عن استخدامات اللفظ في اللغة والصرف، مما يؤيد ما ذهب إليه والتأويل. وأيضا غان كلاهما يستبعد أو الشخاص، كالذي نجده عند غلاة الشيعة أو غلاة المتصوفة على سبيل المثال وهذا يعد تأويلا فاسداً لأنه ينبو عن الأفهام و لا يقره العقل، و لا يقبله العرف و لا تسمح به قواعد اللغة"(٢٩).

إلا أنه إذا كان صحيحا أن الأشاعرة، يستبعدون التأويل الرمزى فإن إبداع ابن رشد يكمن بالتحديد في التأويل العقلى للنصوص الدينية، وهو التأويل الذي يحافظ على اللغة العربية، لكنه يخضعها للقياس العقلى، ويفضى التأويل إلى تعدد الروى ونفى الجمود الفكرى. أما ربط د، على عبد الفتاح المغربي ابن رشد بالأشاعرة فهو ربط دوجماطيقي يقيد التأويل.

أما إرنست فولف حجازو في بحثه "ابن رشد في سياق الخطاب التأويلي الألماني" فيربط ابن رشد لا بالماضي بل بالحاضر، أي بمفكري الخطاب التأويلي في ألمانيا من شليرماخر إلى دلتي وجادامر وبلوميبرح. وهو يقرأ ابن رشد في إطار التراث الألماني التأويلي الذي يتضمن من بين ما يتضمنه النقد الإنجيلي المتأخر والهلينية المحدثة والهرمنيوطيقا الفلسفية. وقد نما نقد الأناجيل في سياق تطوير ونقد وتحليل النقوش حيث كانت ألمانيا قد اتجهت إلى فقه اللغتين اليونانية

واللاتينية، وقد أثر ذلك في مجال الفلسفة، فقد أدى استقبال أعمال أرسطو إلى عمل الطبعة الأساسية لأعماله تحت إشراف بيكر في عام ١٩٣١ في إطار أكاديمية العلوم البروسية. مما أدى إلى إعادة الشباب إلى الأرسطية في أعمال تريند يليبورج وبونيتمز وبريتانو وهيدجر الشاب، وأسست الهرمنيوطيقا الألمانية قواعدها الفقهية واللاهوتية الحديثة بعد نقد الأناجيل وإصلاح لوثر على يد المفكر الالماني شلير ماخر (١٨٤٣). وقد زامل شلير ماخر هيجل في جامعة برلين حتى وفاة هيجل نفسه عام ١٨٣١. وواصلت الهرمنيوطيقا مسيرتها عبر فقه اللغة اليونانية واللاتينية من فيلامو فيتس مولينورف إلى ياجير ثم بعد ذلك على يد دلتي.

وكان رواد الاستشراق الألماني قد ارتبطوا بإصلاح الكنيسة في القسرن السادس عشر على يد يعقوب كريستمان (١٥٥٤ – ١٦١٣) في هيدلبرج ورايسكيه في كوتتجن وبلغ ذروته في أعمال ديتيريتش وشتاين شنايدر وفيلهاوسن ونولدكه وفون كريمر وجولد زيهر. وس.ه. ببكر و ماكس هورتن. وليست مصادفة أن يكون الاستشراق الإلماني قد نبع من إصلاح الكنيسة في هولندا وإنجلترا شم أصبح يسمى في الهرمنيوطيقا والفلسفة باسم "عطاء يسمى في الهرمنيوطيقا والفلسفة باسم "KULTURTRAGER"، أي باسم "عطاء حضاري" وقد كانت الفلسفة الكلاسيكية الألمانية، أي فلسفة المثابة الألمانية، مشروعاً إصلاحياً بروتستانتينيا لا تشاركه مشاريع أخرى. كان هيجل وفشت وشائج وهوادريني جميعا أبناء الكنيسة البروتستانتينية . وكان عمانوئيل كالطمتينا. بهذا المعنى كانت جميعا أبناء الكنيسة البروتستانتينية الألمانية للاهوت بروتستانتينيا وفلسفة جزءا من مشروع واحد امتد من ف أ. فولف وجوته إلى بيجير وبولتمان وهيدجر.

يدمج إرنست فولف ـ جازو ابن رشد فى هذا السياق، سياق الخطاب التأويلى الألمانى الحديث والمعاصر. أما د. على عبد الفتاح المغربى فهو يقرأ تأويل ابن رشد فى ضوء الماضى لا فى ضوء المستقبل أو الحاضر على أقل تقدير. فكما أسلفنا يقول ضمن بحثه "التأويل بين الأشعرية وابن رشد" فى الكتاب التنكارى تحت إشراف د. عاطف العراقى، يقول د. على عبد الفتاح المغربى فى بداية البحث إن هناك اختلافاً بين "تيارين متمايزين، أحدهما الأشاعرة، والثانى ابن رشد، كل منهما

ينتمى إلى تيار فكرى مختلف عن الآخر، فالأشاعرة ينتمون إلى المتكلمين، وابن رشد ينتمى إلى الفلاسفة"(''). ولكنه سرعان ما لا يتقيد بهذا الاختلاف. وعلى حين يمكن الاختلاف بين الأشاعرة وابن ابن في أن ابن رشد يقول بمجاوزة النصوص الدينية ويقول باستخدام النظر العقلي في الدين يحذر الأشاعرة من استخدام العقل ويغلبون اللغة في التأويل. ولا شك أن ابن رشد يفيد التأويل باللغة والبلاغة والبلاغة والبلاغية تأتى عنده في المرتبة الثانية أو الثالثة بعد قيود البرهان العقلى. بعبارة أخرى، هناك اختلاف في الجوهر بين التأويل اللغوى عند الأشاعرة وبين التأويل العقلاني عند ابن رشد، وهو الاختلاف الذي يطمسه بحث د. على عبد الفتاح المغربي، كما يطمس في السياق نفسه الإختلاف بين التأويل والتفسير جاعلهما أمرا واحداً: التحليل اللغوي.

فمن المسلمات الثابتة منذ زمن بعيد أن هناك صلة قوية تربط بين الوحى الإسلامي وبين اللغة العربية. قال أبو هلال العسكرى (ت٥٩٥هـ) إن علم البلاغة هو العلم "الذي به يعرف إعجاز كتاب الله تعالى، الناطق بالحق الهادي إلى سبيل الرشد، المدلول به على صدق الرسالة وصحة النبوة، التي رفعت أعلام الحق وأقامت منار الدين وأزالت شبه الكفر ببراهينها، وهتكت حجب الشك بيقينها" (١٠). للغة في تفسير الأناجيل، يتجسد الإله في الإسلام في الكلمة. تقول الآية: ﴿إلا الزلناه قرآنا عربيا لعلكم تعقلون ﴿ وسمى بعض القرآن قرآنا لأن قرآنا لأن قرآنا وقوميا للغة العربية مرتبطة إذن بالنزول يفهموه ويحيطوا بمعانيه ولا يلتبس عليهم. اللغة العربية مرتبطة إذن بالنزول وقصدية الوحى (إنا أنزلناه) والاستقبال والتعقيل (لعلكم تعقلون). وتقول آية أخرى: وقصدية الوحى (إنا أنزلناه) والاستقبال والتعقيل (لعلكم تعقلون). وتقول آية أخرى: وقصدية الوحى (إنا أنزلناه) والاستقبال والتعقيل العلم تعقلون). وتقول آية أخرى: وقصدية الوحى (إنا منزلناه) والاستقبال والتعقيل العلم تعقلون) وأمثال ومواعظ ووعد وعيد وغير ذلك وقرىء (فصلت) أي فرقت بين الحق والباطل أو فصل بعضها من بعض باختلاف معانيها. و (اقوم يعلمون) أي لقوم عرب يعلمون ما نزل عليهم من بعض باختلاف معانيها. و (اقوم يعلمون) أي لقوم عرب يعلمون ما نزل عليهم

من الآيات المفصلة المبنية بلسانهم العربى المبيئة لا يلتبس عليهم شيء منه. وتركز الآية على العلم، على الفعالية ، على العقل دون الإدراك المباشر، الحدس أو الانفعال. وهكذا ارتبطت اللغة العربية بالهدى. وانقسمت إلى علم البيان وعلم التفصيل في دراسة نص القرآن. وأما علم التفصيل في العلم الذي يتناول التمفصل والتفريق بين الأصوات وبين مقاطع المعنى (علماء الصوتيات ودى سوسير). وأما علم البيان فهو العلم الذي يتداول موضوعاً آخر. "والدلالة الظاهرة على المعنى الخفي هو البيان الذي سمعت الله عز وجل يمدحه، ويدعو إليه ويحث عليه، بذلك نطق القرآن، وبذلك فأخرت العرب وتفاضلت أصناف العجم. والبيان اسم جامع لكل شيء كشف اك قناع المعنى، وهتك الحجاب دون الضمير، حتى يُفضى السامع اليه حقيقته، ويهجم على محصوله كائنا ما كان ذلك البيان، ومن أي جنس كان ذلك الدليل، لأن مدار الأمر والغاية التي إليها يجرى القائل والسامع، إنما هو الفهم والإقهام، فبأي شيء بلغت الإفهام وأوضحت عن المعنى، فذلك هو البيان في ذلك الموضوع"(٢٠). وكان أرسطوطاليس قد قال إن الإنسان هو الكائن الناطق المبين، أي أنه "LOGOS APOPHANTIKOS". والبيان كان أساس علم اللغة وعلم المنطق عند اليونان القدماء.

وأما لغة القرآن فهى تتشكل بمحتوى الرسالة الإلهية. بعبارة أدق، الشكل اللغوى يرتبط بالرسالة والوحى. وقد نحا الأشاعرة النحو نفسه فى تفسير القرآن. أما ابن رشد فقد أضاف التأويل العقلى، وهى الإضافة التى يطمسها بحث د. على عبد الفتاح المغربى، فهو يقصر تأويل ابن رشد على التأويل اللغوى السابق والذى يقول به القرآن نفسه والأشاعرة فى عمومهم. كذلك لا يستبعد ابن رشد تماما التأويل الرمزى إنما يُعطى الأولوية للتأويل العقلى على التأويل المجازى، فكيف يستبعد التأويل الرمزى وهو القائل إن التأويل هو إخراج دلالة اللفظ من الدلالة الحقيقية إلى الدلالة المجازية؟ يصر د. على عبد الفتاح المغربي على أنه عند حدوث تعارض بين ظاهر الشرع وبين البرهان العقلى فإن ظاهر الشرع يقبل التأويل اللغوى وحده دون التأويل العقلى، وحينما يُسلم بالتأويل العقلى فإنه لا يُسلم بذلك بنفسه إنما يستعير عبارة للدكتور عاطف العراقي التي تقول هذا المعنى. وهي

العبارة التي يقتبسها من كتاب د. عاطف العراقي "النزعة العقلية عند ابن رشد". وهي تقول: "يجب إخضاع ظاهر الشرع للبرهان". أما د. على عبد الفتاح المغربي فيقول إنه لا يمكن أن نفتح باب التأويل غير اللغوى على مصراعيه، لأن في ذلك من منظوره - إيطال للشريعة، وضياع لمعناها عند المعتقين لها. وإذا كان صحيحا أن ابن رشد يقول إن تأويل مبادئ الشريعة كفر فإن ذلك لا يفيد بالضرورة الحتمية اتفاقه مع الأشاعرة إنما يعني أنه مفكر مسلم. وكما قال بول كيرتس أستاذ الفلسفة بجامعة نيويورك (بافلو) فإبن رشد لم يكن ثورياً. ولم ينقد القرآن، بل كان مفكراً مسلماً يؤمن بمبادئ الدين والشرع. لكن لماذا هذه الثنائية؟ أما أن يكون مسلما أو المسلماً عقلانياً؟ لماذا هذا التضاد والحتمي بين التأويل العقلاني للنصوص الشرعية والدينية وبين الاعتقاد الديني؟ لماذا يرفض د. على عبد الفتاح المغربي النظر العقلي في الشرع ويؤكد تأكيداً تاما على إسلام ابن رشد وكأن استخدام النظر العقلي في الشرع لا يتفق مع مبادئ الإسلام؟

## جـ ـ السيميوطيقا الرشدية:

دخل د. نصر حامد أبو زيد إلى تحليل النصوص والدراسات الإسلامية على وجه العموم إلى تحليل النصوص الرشدية على وجه الخصوص من زاوية السيميوطيقا. وذلك في بحثه عن التنوير الإسلامي من المعتزلة وابن رشد إلى محمد عبده، وهو البحث الذي سبق أن نشره في مجله القاهرة في عدد مايو ١٩٩٥ قبل أن ينشره من جديد في أعمال مؤتمر "ابن رشد والتنوير" (دار الثقافة الجديدة، ط١، ١٩٩٧)، وكذلك يبين مدخله في بحثه عن "خطاب ابن رشد بين حق المعرفة وضغوط الخطاب النقيض" (مجلة ألف، العدد ١٦، ١٩٩٦).

وهو يستند إذن فى الأساس إلى منجرات السميوطيقا (السميولوجيا) أو علم العلامات الذى يرجع إلى دى سوسير، فهو العلم الذى يدرس العلامات داخل المجتمع، وهو جزء من علم النفس الاجتماعي ومن علم النفس العام. ويكثنف هذا العلم أسس العلامات والقوانين التى تحكمها، أما مصطلح السميوطيقا فيرجع إلى تشارلز بيرس الذى

ربط بين المنطق وبين السميوطيقا. وفي فيراير ١٩٦٩، في باريس، قررت لجنة دولية تبنى استخدام السميوطيقا وتأسيس الرابطة الدولية السميوطيقا. وقد أصدر جريماس وكورتيس معجماً تطيلياً عن "السميوطيقا واللغة" (١٩٧٩).

ويدرس د. نصر حامد أبو زيد أنساق العلامة المتعددة دون أن يتبنى تماما "البنيوية" التى ارتبطت بحكم العلامة على نحو أصبحا معا ينتميان إلى مجال نظرى واحد.

وبهذا المعنى د. نصر حامد أن زيد بدون شك الفكر الإسلامى. فالمعالم الذى ينتظم الموجودات كلها عند ابن رشد ليس إلا دلالة، وهو من هذه الزاوية علامة تفك شفرتها الفلسفة وتستنبط دلالتها. "هذه هى المقدمة الأولى فى كتاب "فصل المقال"، وهى لا تختلف كثيراً عن أطروحة المعتزلة، بل لا تختلف عن التصور العام لمجمل تيارات الفكر الدينى الكلاسيكى فى عصور الازدهار، والتى انطلقت من القرآن الكريم نفسه، والذى يطرح العالم بكل مفرداته الطبيعية الجامدة والحية من السموات إلى الأرض وما بينهما بوصفه دلالة وعلامات (آيات)" ("١٤).

وترتبط السميوطيقا إنن بدلالة إلهية "لا تضالف ما وردت به الشرائع السماوية على لسان الرسل والأنبياء". وهكذا فعلم السميوطيقا علم إلهى بطابعه يبحث فى "وحدة الدلالة بين النص والعالم". فقد أدمج المعتزلة العلامات الكونية فى بنية القرآن واعتبر ابن رشد الموجودات دالة على الله، علامات العالم دالة على الحقيقة أو تميل إلى الصانع القادر الحى العالم المغاير للعالم الذى صنعه. ويفرق المعتزلة بين نمطين من الدلالات:

- (١) الدلالة الوجودية حيث يتلازم الدال والمدلول تلازما عقليا. ومثال ذلك:
- (أ) دلالة الفعل على فاعل قام به (ب) دلالة الفعل المحكم المضبوط على أن الفاعل الذي قام به فاعل حكيم عالم.
- (٢) الدلالة الوضعية الاتفاقية التي تقوم على التواطؤ بين أفراد الجماعة أو بين المتكلمين. مثال ذلك: اللغة الطبيعية، لغة الإشارات والحركات الجسدية، دلالة المعجزات على صدق الأنبياء والرسل. فإختلاف الدوال لايقود د. نصر حامد أبو



زيد إلى تبديل المدلول. كذلك لا يقوده التأكيد على الطبيعة الاتفاقية للمدلول إلى تغيير المدلول أو تطوير الصلة التى تربط الدال بالمدلول، فالصلة الاعتباطية التى تربط الدال بالمدلول التعارض مع القول بدلالة الدال على دلالة إلهية أو شبه إلهية. ويتعارض القول بالدلالة الإلهية حتى ولو ادعت كونها شيئا آخر وبالقصدية مع المنحى التأويلي لدى د. نصر أبو زيد حيث إن التأويل الحديث يقول إنه لا توجد دلالة. كما يقول إنه لا يوجد قصد إنما يوجد فقط وجهات نظر أو قراء يصنعون دلالة خاصة بكل واحد منهم على حدة. واستعمال السميوطيقا يبقيه داخل إطار الفكر الإسلامي الكلاسيكي وإن استخدم مصطلحات حديثة: "الدلالة الذاتية للعالم ليست متخارجة عن القصدية الإلهية في ترتيب خلق العالم وتركيب المسببات على الأسباب والنتائج على المقدمات، وذلك كما يتبدى في "الدلالة الذاتية المركبة" المعلى المحكم. معنى ذلك أن الدلالة العقلية الكاشفة لا عن "القصدية" في الكلام الإلهي هي المحكم. معنى ذلك أن الدلالة العالم ودلالة الكلام"(١٤).

وهكذا يتجاور في نسق نصر حامد أبو زيد السميوطيقا الميتافيزيقية والتأويلية الإنسانية دون حسم لهذا التجاور لصالح إحداهما. فالسميوطيقا ميتافيزيقية لأنها تقسم العالم قسمين: العالم علامة دالة على مدلول يقف وراء العالم. وأما التأويلية فهي تحسم الصراع بين الدال السميوطيقي والدلالة الذاتية لصالح الدلالة التي يصنعها القارئ أو المتلقى. السميوطيقا تفترض فعلا يتعلق بالفاعل على حين تنظر التأويلية إلى الفعل دون أن ترجعه إلى فاعل مغاير للفعل.

ويتسع هذا التجاور لاحتضان ابن رشد ضمن التصور العام لمجمل تيارات الفكر الدينى الكلاسيكى والقرآن الكريم نفسه. وهو التصور الذى يقول بان العالم دلالة وعلامة وآية تدل على الصانع. ويتسع هذا التجاور أيضا بين السميوطيقا الميتافيزيقية والتأويلية الذاتية إلى الخلط فى تصور الفلسفة عند ابن رشد. فهى تبدو عندئذ تأملاً لآيات الله فى العالم لا برهانا عقلياً بينما هنالك عند ابن رشد تعريف واضح للفلسفة أنها برهان وليس تأملاً. وبالتالى فنصر حامد أبو زيد يزحزح تصور الفلسفة من البرهان إلى التأمل حتى يستقيم التاول السميوطيقى، وحتى تستقيم القراءة الصوفية لابن رشد حيث يربط أبو زيد ابن رشد بابن عربى. على

حين يقول أبو زيد نفسه أن "منظومة ابن رشد لا تلتفى مع منظومة ابن عربى "(° ؛ ). فالنظر فى العالم عند ابن رشد ببرهانى فى عقلى أما النظر نفسه فى العالم عند ابن عربى فمجازى ورمزى. ولم يدمج ابن رشد البرهان فى النص بقدر ما دعا إلى النظر البرهانى فى البيان القرآنى.

وأحيانا ما تتزحزح السميوطيقا الميتافيزيقية أمام أولوية التأويلية الذاتية عندما يقول د. نصر حامد أبو زيد "إن الكلام الإلهى لا يقع دلالة إلا تأسيسا على الدلالة الذاتية للموجودات التى خلقها الله وثبتها في العالم"(٢٠). كذلك يقول إن مرجعية العالم هي الأساس الجوهري في فهم الكلام الإلهى باستنباط دلالته. ويستخلص أن التعارض بين العلم والدين، بين البرهان والقرآن، بين الفلسفة والخطاب الإلهي، ليس تعارضاً موضوعيا، دلالياً، سميوطيقياً، إنما يستخلص أن سبب هذا التعارض الإبستمولوجي هو سبب سيكولوجي/ منطقي جوهره قصور في فهم دلالة الخطاب الإلهي، لكن تركيزه أو إصراره على وجود دلالة إلهية يثبت تحليله في أفق السميوطيقا ويجعل تحليله كذلك يدور في فلك أن الحرية (التأويل الذاتي) ما هي إلا السميوطيقا ويجعل تحليله كذلك يدور في فلك أن الحرية (التأويل الذاتي) ما هي إلا الهرمنيوطيقا المعاصرة.

## هــوامـش

- ١) حوار حول ابن رشد، مرجع سبق ذكره، ص ٤٨.
  - ٢) المرجع السابق، ص ٥٠.
    - ٣) المرجع السابق.
- ٤) ابن رشد، إشراف د. عاطف العراقي، مرجع سبق ذكره، ص ٢٠.
  - ٥) حوار حول ابن رشد، مرجع سبق ذكره، ص ١٢١.
    - ٦) المرجع السابق.
    - ٧) المرجع السابق.
- ٨) منطق أرسطو، الجزء٢، تحقيق د. عبد الرحمن بدوى، الكويت، وكالة المطبوعات، ط١، ١٩٨٠، ص ٣٣٢.
  - ٩) المرجع السابق، ص ٣٤٢.
  - ١٠) المرجع السابق، ص ٣٤٣.
    - ١١) المرجع السابق.
    - ١٢) المرجع السابق.
  - ١٣) المرجع السابق، ص ٤٨٩.
  - ١٤) المرجع السابق، ص ٤٨٤.
  - ١٥) المرجع السابق، ص ٣٢٩.
  - ١٦) ابن رشد، إشراف د. عاطف العراقي، مرجع سبق ذكره، ص ٦٠.
    - ١٧) المرجع السابق، ص ٧٥.
    - ١٨) المرجع السابق، ص ٧٦.
      - ١٩) المرجع السابق.

- ٢٠) المرجع السابق.
- ٢١) المرجع السابق.
- ٢٢) المرجع السابق.
- ٢٣) المرجع السابق.
- ٢٤) المرجع السابق.
- ٢٥) المرجع السابق، ص ٧٧.
  - ٢٦) المرجع السابق.
  - ٢٧) المرجع السابق.
- ۲۸) این رشد، فلسفة ابن رشد، مرجع سبق ذکره، ص ۱۳.
  - ٢٩) المرجع السابق، ص ١٤.
  - ٣٠) منطق أرسطو، مرجع سبق ذكره، ص ٤٩٣.
- ٣١) ديكارت، مبادئ الفلسفة، ترجمة وتقديم وتعليق د. عثمان أمين، القاهرة، دار الثقافة، ١٩٩٣، ص ٤٣.
  - ٣٢) ابن رشد، إشراف د. عاطف العراقي، مرجع سبق ذكره، ص ٣٨٣.
    - ٣٣) ابن رشد والتنوير، مرجع سبق ذكره، ص ٣١.
      - ٣٤) المرجع السابق، ص ٤٧.
        - ٣٥) المرجع السابق.
        - ٣٦) المرجع السابق.
      - ٣٧) ألف، مرجع سبق ذكره، ص ٥٨ \_ ٥٩.
    - ٣٨) ابن رشد، إشراف د. عاطف العراقي، ص ٣٧٨.
      - ٣٩) المرجع السابق، ص ٢٠٦.

- ٤٠) المرجع السابق، ص ٢٠٣.
- (٤) أبو هـ لال العسكرى، الصناعتين، الكتابة والشعر، القاهرة، مطبوعات الأزهر، ط٢، ص٢.
- 27) أبو عثمان الجاحظ، البيان والتبيين وأهم الرسائل، بيروت ــ لبنان، المطبعة الكاثوليكية، ١٩٥٩، ص ١١.
  - ٤٣) ابن رَشِد والنتوير، مرجع سبق ذكره، ص ١٣٤.
    - ٤٤) المرجع السابق، ص ١٣٢.



التناقض بين ابن رشد وابن عربي

ليس د. أبو الوفا التفتازاني هو المفكر المصرى الوحيد الذي قارن بين ابن رشد وابن عربي في الفكر الفلسفي المصرى المعاصر، فالمقارنة التي يعقدها بينهما في بحثه " ابن رشد والتصوف" في الكتاب التذكاري عن ابن رشد بإشراف د.عاطف العراقي لها أتباع آخرون ومن بينهم د. نصر حامد أبو زيد في " فلسفة التأويل، دراسة في تأويل القرآن عند محيى الدين ابن عربي" (١٩٨٣) وشتيفين شتيلرز في بحثه " لقاءات فاصلة: ابن رشد وابن عربي والمعرفة" ضمن عدد مجلة ألف (١٩٦،١٦) وقد مثل على حرب المفكر اللبناني المعاصر نموذجاً فلسفيا بارزاً دالاً على استحضار وتطبيق وإعادة صياغة روح ابن عربي في إطار من الأدوات الحديثة. ورغماً عن الاتجاه النقدي القوى دي على حرب فهو يمثل عينة تطبيقية تدل على كيفية تدمير العقلانية على وجه العموم وعقلانية ابن رشد على وجه الخصوص.

وربما لم يكن على حرب لفترة من الوقت من الأسماء الفلسفية البارزة في الساحة العربية المعاصرة وربما بدا أنه لا يحتل مركز الصدارة، ذلك أنه يرفض سلفا أن يوضع في خانة محددة أو ضمن تيار من التيارات الفكرية أنه مفكر حر. والمفكر أرحب وأكبر من أن يصنف، هو حر من المنظومات الجاهزة، وهو حر من القيود الأيديولوجية فهو فيلسوف رحالة يرتحل دوماً بين المدارس والتيارات والمنظومات وهو لا يكتب أو يبحث عن بناء نسق أو نظام فكرى معين وهو لايسعى إلى أهداف أو مثل عليا أو غايات قصوى، فهو ليس صاحب رسالة يريد إبلاغها فالفيلسوف الرسولى، معلم الحقيقة الشيخ/ الرئيس أو الإمام ليس فيلسوفاً بل هو داعية أو مروج.

ولهذا لا يتعلق على حرب بفكرة معينة ولا يلتزم بمشروع فكرى خاص، إنه بالعكس يمارس فاعليته بنقد الالتزامات والعقاتد والمشاريع والأنساق والمنظومات الكبرى وذلك أنه إذا كان في كل تفكير جانب "غير مفكر فيه " فإنه يمارس التفكير بصورة منتجة ويخضع تصوراته الفلسفية نفسها إلى النقد والفحص والمراجعة بهدف الكشف عما تمارسه أشكال الفكر من النسيان. وهذا البحث عن المسكوت عنه في الخطاب عند على حرب هو واحد من مبادىء ميشيل فوكو التى

يطبقها على حرب في براعة عالية، ويعتبر ابن عربي ممهداً لهذه المبادئ، وبهذا المعنى أيضاً يرفض تماماً عقلانية ابن رشد البرهانية.

إنه يفكر بطريقة تريد أن تكون مخالفة للعصبية العربية والأيديولوجية السائدة، فلا يلتزم بشعار فكرى معين ولا يبشر أو يدعو إلى نظرية بعينها. لذلك فهو وإن كان عربياً مسلماً فإنه مسيحى لاعتقاده بأن الحق يتجلى فى الخلق ويهودى لأنه يؤمن باصطفائه ويمارس نخبويته وإغريقى لأنه يمارس الفلسفة، وفرنسى لأنه تتقف بثقافة الفرنسيين وبوذى لأنه يتوق إلى الفناء فيمن يحب، وقبل ذلك كله زنديق لأن الحياة الدنيا تستغرقه، هكذا فهوية على حرب ليست ثابتة وإنما همه أن يتغير باستمرار انطلاقاً مما هو عليه، أى أن يكون على غير ما كان وأن يفكر فيما لم يكن يفكر فيه وأن يعمل مالم يكن باستطاعته عمله. وهذا مآل المثقف الحقيقي فى نهاية الأمر فالمثقف مملكته ليست من هذا العالم، فيعيش مأساة الغربة كما مثلها أبو حيان التوحيدي وكافكا ويضيع المثقف من حيث كونه مثقفاً لأن الثقافة اغتراب الذات عن نفسها، فتنفي الذات المثقفة نفسها نفياً شكليا بلا رباط، إنها نتماهي وأغرب الكائنات.

المثقف الذي يصبح غربيا في وطنه، غريباً في نفسه، أجنبياً عن ذاته التي لايعود إليها أبدا.

وكذلك يميل على حرب، وإن كره التصنيف والتبويب، إلى التصوف والإشراق والعرفان فهذا هو الإطار الذي يتيح بناء أنطولوجيا جديدة ومنفتحة دون أن تكون مفارقة وهو الفكر الذي يبيح أيضاً بناء أنطولوجيا إشكالية لا ينغلق فيها الكائن على نفسه.

وأخيراً، لا آخراً يفتح على حرب الفكر العقلانى على الشعر والنبؤة وذلك لاستكشاف وجودنا على قدم المساواة مع العقلانية الفلسفية، إنه شاعر بالعرض وفيلسوف بالجوهر.

كانت حاجة الحضارة العربية قد صارت شديدة إلى ضرب من ضروب النقد الفكرى الذى يتفق مع شكل التحول العالمي الجديد وبالرغم من أن التتبؤ في ذاته الفلسفية لا يزال محفوفاً بالريبة فإن الفكر العربي المعاصر استطاع في بعض

رموزه أن ينخرط في المشروع النقدى الفكرى. هذا وإن لم يستطع هذا العمل أن يوقف نزيف الهزائم من عام ١٩٦٧ إلى حرب لبنان وغزو بيروت في ١٩٨٧ ثم حرب الخليج الأولى والثانية، استطاع بعض رموز الفكر العربي المعاصر أن ينتجوا نموذجاً مهماً في نقد الذات العربية مثال ذلك إسهام على حرب الذي تجاوز الهزيمة إلى النقد الجذري للنصر والهزيمة معاً. ذلك أن دخول العقل العربي في القرن الحادى والعشرين مرهون بمدى قدرته على مراجعة مسلماته وبالرغم من كل التشابهات بين المفكرين إلا أن مستقبلنا هو أولاً في نظر على حرب في نقد النص؟ كيف نتعامل معه؟

ومشروع على حرب هو أولاً مشروع نقدى يرمى إلى الحفر فى النماذج والعقائد والعقليات والجمود الفكرى والتطرف وهو لا يقود نقداً تدميرياً خالصاً لأنه يسعى إلى بناء نظام يكون أكثر تركيباً، هذا هو المشروع النقدى الذى انخرط فيه على حرب إنه مشروع نقدى مزدوج وجاء نقداً للذات وللغير.

ونقد الذات إنه أساسا هو نقد النص فالنص هو محور الثقافة العربية والرابطة التى تصل بين عناصر المشروع النقدى عند على حرب هو الحفر عند جنور النص وإن كان علم النص تعبيراً يؤثره على حرب ومن هنا فهو يقصد من وراء الاصطلاح إظهار المسكوت عنه في النص.

ومن هنا فلابد من التمييز بين نوعين من النقد.

نقد النص عند على حرب ونقد العقل عند محمد أركون ومحمد عابد الجابرى وغيرهم من نقاد العقل العقلانيين وأما نقد على حرب النص فيقوم على مسألة مبدأ الهوية وما يرتبط به من مطلقات وما ورائيات وماهيات متعالية وكليات مجردة كالذات والحقيقة والوجود والعدم والعقل فيستعيد تصورات الجسد والهوى والمفرد والخيال والعلاقة لأن العامة تستبعد الخاص وتطمس الكلى الحدث. باختصار، يكشف التفكيك أن المقول يسجد الجسد وأن المنطق يعتقل الخيال وأن الكل يحاصر الهوى.

ونقد النص في هذا المعنى لا يمت بصلة مباشرة إلى فلسفة عمانوئيل كانط التي يرى فيها نقاد العقل المعاصرون أنها تؤسس لنقد العقل العربى على حين أن

كانط نفسه يتاسى شروط وإمكان نقد العقل حيث لم يستطع أن يؤسس الميتافيزيقا ذلك أن معرفة العقل لذاته المتعالية هى مهمة يتعذر تحقيقها أو وصل كلام كانط على صوغ أختام تاليفية وقبلية تؤسس للميتافيزيقا نفسها ثم إلى تعجيز الكائن العاقل عن القبض على حقيقة العقل نفسه و لا يؤسس كانط لنقد العقل المحض إنه لا يفتح السؤال حول شيء لا يعرفه وهو أساس قوله ومنطقه ومنظومته، فالعقل لا يعرف نفسه معرفة تامة وإذا كان كانط قد أراد أن يؤسس المعرفة فقد كشف نقد العقل الخالص أنه لا أساس للمعرفة والغريب أن البعض أراد تأسيس النقد العربي الفكري على فاسفة عمانوئيل كانط النقدية مع أن كانط أنشأ نقد العقل المحض على غير أساس.

وإذا كان على حرب ناقلاً فهو ليس ناقلاً للعقل بل هو ناقد من نقاد النص. والواقع ورغم حب على حرب لعمانوئيل كانط وفلمد فته النقدية إلا أنه يستبدل نقد النص بنقد العقل ومن هذا فهو يختلف عن محمد أركون ومحمد عابد الجابرى اللذين يتعاملان مع العقل في منظار ما ورائي ولاهوتي حيث يستعملان العقل على نحو يحيله إلى بنية شكلية، ثابتة، كلية، تؤسس اكتساب المعارف وتتحكم بكل ميادين الإنتاج الثقافي العربي والإسلامي فيلغي محمد أركون ومحمد عابد الجابري الفروق بين التجارب والأعمال والميادين والتصوص باسم وجدانية العقل العربي والإسلامي وهما يلغيان أيضا أوجه الشبه بين النص العربي وبين النص الغربي وهما يدرسان معاً عقلاً إسلامياً، أحاديا، ثابتاً، متعالياً على العلوم والأعلام واللغات والعصور "لايوجد في النهاية عقل إسلامي أو شرقي أو غربي هناك نصوص وخطابات أوقوى ومؤسسات أو أبنية وتشكيلات، بكلام أخر أن العقول هي افتراضات مجردة لاتوجد إلا في الأذهان أما في الأعيان فلا توجد سوى خطابات لا تتفك تتوالد وتتكاثر إذن نحن لسنا إزاء عقول بل إزاء نصوص نشتغل عليها ونعيد اكتشافها(۱).

هكذا ينفى حرب (وجود العقل) ويقدم نقد النص عند على حرب على استواء النصوص كافة. فلا يعنيه اختلاف النصوص مادامت المسألة هى (علم النص) وهو يبحث عن المسكوت عنه في النص لكن كيف تستوى النصوص وهو ناقد محمد أركون ومحمد عابد الجابري باعتبارهما يخفيان أن كل مضمون يحمل شكلاً

خطابياً خاصاً؟ كيف تستوى جميع النصوص وهو يرفض استواء كل العقول؟ أليس (علم النص) علما ما ورائياً لا هوتيا يدرس النص على نحو يحيله إلى بنية شكلية، ثابتة، كلية، خالدة؟

ورغم تأكيده على الاختلاف غير أنه في لحظة التحليل يفضي ناقد النص على اختلاف الثقافات واللغات والمجالات ويغوص في تعميم حول مجاز كل النصوص، مع أن النص الواحد قد يستخدم المجاز وقد يستعمل التقرير ويقود التحليل على حرب إلى إحالة النص إلى نفسه في منظور على حرب الوقائعي وليس الواقعي، يشهد النص على نفسه ويولد حقيقته وهذا المنظور الوقائعي في النظر إلى النص يستعمله على حرب للتعبير عن كون النص واقعة تفرض وجودها علينا بصرف النظر عن الواقع الموضوعي ـ المنهج الواقعي ـ وعن الذات المؤلفة للنص \_ هي المركز والقوة والمقياس. قلت من قبل إن الفكر العربي يعيش آراء راسخة على مدى قرون ولم تتغير وإن عليه أن يمارس نقداً حقيقياً للأسس والمسلمات التي انبني عليها، وذكرت أن الفكر العربي قد خطى خطوة شجاعة في هذا الاتجاه لكنها خطوات كانت ضرورية وأصبحت غير كافية تماما وتناولت مشروع على حرب المفكر اللبناني بالتفصيل والنقد. وقلت إنه بالرغم من النوايا الحسنة تبقى نقاط أساسية عالقة ومن بين هذه النقاط اعتبار على حرب جميع النصوص دون تمييز أو تفريق مجازية أو أنها جميعاً عمل متشابه فإذا كانت جميع النصوص تستعمل تقنيات أو أساليب المتشابه كيف نفسر أو نفهم الآية التي تقول " ﴿ هو الذي أنزل عليك الكتاب منه آيات محكمات هن أم الكتاب وأخر متشابهات فأما الذين في قلوبهم زيع فيتبعون ما تشابه منه ابتغاء الفتنة وابتغاء تأويله وما يعلم تأويله إلا الله ... ﴾ (سورة آل عمران الآية ٧)

وقد حكى ابن حبيب النيسابوري في المسألة أقوال:

١ - إن القرآن كله محكم لقوله تعالى كتاب أحكمت آياته.

٢ - إن القرآن كله متشابه لقوله تعالى كتابا متشابها.

٣ - انقسام القرآن إلى محكم ومتشابه.

ويما أن النص كله متشابه عند على حرب فإن النص يحجب ذاته ويحجب موضوع الكلام ومن يرعى رواية الحقيقة يخفى حقيقة الخطاب والحقيقة نفسها وتكمن قوة كل نص في قدرته على الحجب، والمتماثلة لا في الإتقان أو الإحكام أوالإفصاح أو البيان بل في الاشتباه والالتباس في اختلافه لا في وحدته وإذا كان معظم المفسرين قد عملوا على رد المتشابهات إلى المحكمات فإن على حرب يرد المحكمات إلى المتشابهات فينفتح باب التأويل على النص كله. والنص القوى لايقول كل شيء عما يريد قوله فترتدى الحقيقة الحجاب ولا تنزعمه إلا بين أحجار النصوص الصامتة يقررا على حرب " النص" بطريقة ميشيل فوكو فهو لا يهتم بالمنطوق أو بالمصرح به ولا يلتفت إلى المتن أو إلى طروحاته إنما يلقى الضوء على الهوامش والحواشي ويركز على اختلاف النص وتواتراته وقراءة على حرب هي قراءة للنص الإسلامي على أساس تحليل النص ويشتغل على النصوص والايبحث في العقل نفسه. بل هو يمارس نقداً على منطقة خارجة عن إطار العقل ونقد اللاعقل هو فحص هامش النص وليس النص نفسه وهو يربط هامش النص بالنص فإذا كان النقد لا يخص العقل فما جدواه؟ وما الجديد في القول بأن القرآن الكريم حدث؟ من المسلمات التقليدية أن الوحى حدث ظهر وأصبح له وجود موضوعي، ما الجديد في القول بأن العرب تمكنوا بفضل القرآن الكريم مسن السيطرة على العالم وتعريبه؟ هناك، إجماع على أن النص كان منطلقاً إلى مشروع تاريخي ثقافي جاء به أصحابه إلى مسرح الوجود، وعلى حرب لم يكن أول من أدخل التاريخية في ميدان قراءة النص بل إن تاريخ القرآن مجال معرفي مستقل ومعروف كتب فيه أبو عبد الله الزنجاني ونولدكه وعبد الصبور شاهين وغيرهم من علماء الإسلام والمستشرقين وليس صحيحاً إذن أن كلامن المستشرقين والإسلاميين ينكرون التاريخية، فقط أدخل على حرب أدوات جديدة إلى مجال معرفي قائم وواسع وهي أدوات ليست أدواته في الأصل بل هي أدوات ميشيل فوكو في الحفر عند الطبقات والحجب والاستبعاد والكبت والتبديل والخداع ويؤكد على حرب أن نقاد النص لايختلفون عن المفسرين التقليديين الذين قرأوا القرآن الكريم قراءة تاريخية إلا أن الأسلاف قد فسروه بحدود إمكاناتهم المعرفية وحسب ما أتاحته لهم أدواتهم المنهاجية بينما يفسر المفسرون في العصر الحديث من منظور ما تتيح لهم إمكاناتهم المعرفية والمنهاجية وليس تحرير النقد الحديث للنص الأول القرآنى من النص الثانى المؤول للنص والشارح له سوى أنه كشف نصا ثانيا وجديداً فهما وقراءة ـ وإن كانت حديثة ـ نزعم بأنها لا تقوم إلا بشرح النص غير أن القرأة الحديثة للنص الأول تهدف إلى الحلول مثل النص الأول تماماً كما فعل المفسرون الكلاسيكيون فإنه مما يلفت النظر أن كل شرح على نص يدعى بأنه الشرح الأصح والأقرب إلى روحه وإلى ظاهره وكل تفسير يزعم أصحابه بأنه التفسير الصحيح وحده من دون التفاسير الأخرى، بيد أن التأكيد على أحقية تفسير من التفاسير وحده دون غيره، لا يعنى محاولة استبعاد التفاسير الأخرى وحسب، بل يعنى أيضاً إقصاء النص المراد تفسيره والحلول مكانه ولذا غالباً ما يحل التفسير محل النص، ويقوم الفرع مقام الأصل (٣).

فمشروع النقد الحديث الكتب الدينية والنصوص المقدسة يصل إلى تقيد النص الأول كغيره من الشروحات ويأسر النص الأول بالرغم من التصريح بغير ذلك . ولاشك أن التأويل للحديث النقدى يشكل ـ بدوره ـ حجاباً كثيفاً يحول دون الوصول إلى " الظاهرة المعجزة" والنقد الحديث للنص يعبر في الوقت نفسه عن رغبة في الطهارة الأولى والمحافظة على صفاء العقيدة أو بقاء الوحى والظاهرة المتكررة أن النقد " يعدنا بالتحررمن سواه من النصوص فيما هو يقيم سلطته ويحجب أثره ويزعزع الثقة بمرجعيات قائمة لكى يؤسس مرجعيته، ويريد العودة إلى الأصل الأولى فيما هو ينسخ الأصل نفسه، يدعوك إلى ممارسة حريتك في التقليد وحقك في النقد فيما هو يمارس وصايته على الحقيقة والحرية على حد تعبير على حرب لكن يرجع الفضل إلى النقد الحديث في أن النص القرآن القرآن الكريم هو خطاب المعنى ــ فإنه يؤكد كذلك على أن النص القرآني ليس واحداً لا على مستوى الدلالي المعنى ــ فإنه والصوت ولاعلى مستوى علم الأصوات نفسها ليس القرآن واحدا تماماً لا إذا قرئ قراءات سبعا كما أحصاها علماء النفسير وأما على مستوى الدلالي فالنص ليس سوى اختلافه إذ بهذا الاعتبار لا يقرأ إلا على نحو مختلف، ولا يولد فالنص ليس سوى اختلافه إذ بهذا الاعتبار لا يقرأ إلا على نحو مختلف، ولا يولد والنحوله ونسخه إذا جاز القول، إذ لا تطابق بينه وبين أى من قراءاته ().

والنقد الحديث للنص القرآنى كما سبق أن أشرنا يؤول فى نهاية المطاف إلى القيام مقامه كالتفاسير كافة ويصير نقد النص أصلا ويقود منطقه الداخلى إلى ذلك. فالنقد الحديث للنص ينتقد مجموع التفاسير والتأويلات ليحل محلها، وكل مفسر سواء أكان حديثاً أم تقليديا يدعى - سواء صرح بذلك أم أخفى - النبوءة أو يوهم البشر بأنه ممن يوحى إليه. وإذا لم يكن أحد يملك تلك الخاصية التى هى النبوءة فكل الانتقادات والتفسيرات والتأويلات بعدها متساوية فى الافتقار إلى التفسير الحقيقى و لا يمكن لواحد من النقاد أو من المفسرين أن يتماهى مع النبوءة أيا كانت عناصر الاستمرار وصور الثماثل ووجوه الشبه.

ومنذ وفاة الرسول (صلى الله عليه وسلم) ودارسو النص يحاولون تقمص دور النبوءة بشكل نقدى أو بشكل سلفى بهدف الوصول إلى الهوية الصافية أو "النقية وكل فريق ينصر مذهبه أكثر مما ينصر دينه، ويتحزب لرأيه أكثر مما يتحزب لدينه. ويغضب لعلمائه وأئمته ولكنهم صناع فرقة على صعيد الواقع والكل ينتسبون إلى عقيدة التوحيد في الظاهر ولكنهم في الحقيقة والجوهر أهل شرك، يشركون بالحق موطنهم ومذاهبهم وعلماءهم وأهواءهم وهكذا ما توحده اللغة تفرقه الملل والقبائل، وما يوحده الكتاب تفرقه المذاهب والعصبيات هذا هو واقع الحال منذ عصر النهضة حتى الآن واقع فرقة وعصبية (٥)، إن كل فرقة فيما هي تقرأ النص وتستعيد الأصل إنما تجعل من إرثها الخاص أي من فقهها وعقائدها ومجمل معارفها، أصلاً يضاف على الأصل الأول، وتميل إلى إحلال نصوصها محل النص القرآني كيف لا، ونحن نجد أن كل فريق قد نصب نفسه حارسا أوحد للشريعة والعقيدة ومالكا للحقيقة وحده دون سواه وأن كل ناظر اعتبر أقاويله المفتاح لفهم النص واكتناه حقيقة الوحى، وكرس كتبه بوصفها الطريق (والمنقذ من الضلال) و (الموصل إلى ذى العزة والجلال) ومن هذا شأنه إنما ينزل نصوصه منزلة النص المنزل، ويقيم أقواله مقام القول الحق ويتعامل مع الحقائق التي يقرها وكأنها حقيقة الحقيقة ولا غرابة في القول فالكلام الذي يزعم التأسيس لكلام إليه يتقدم على الكلام الإلهي والقول الذي يبين ماهي الحقيقة ويوضىح طريقها ويضع معايرها يصبح حقيقة الحقيقة والمعيار الذى يحدد أدلة استثمار الأحكام من النص يقدر حاكما على النص ومرجعا له والنوع الذي يشرع

للأصلى وينظر له يصير هو الأصل الذي يعتمد عليه يصبح معنى المعنى، ومن شم أولى من النص المشروح ذاته (٢).

والشرح الذى يدعى أنه يشرح فقط إنما يوجب الاختلاف بين الشرح والمشروح، ويصبح الشرح أولى على المراد من المشروح ومن ثم يكون الشرح بديلاً عن المشروح وإن كان نص الوحى (٧) يحتاج إلى مقالات العقل لكى تؤسس وتثبت حقيقته فالعقل يغدو عندئذ أولى من النص والوحى.

وينتزع إذن الشرح سواء أكان نقدياً أو تقليدياً إلى إقصاء النص الأول ويحل محله، أى ينزع إلى نسخه فما آل التأويل أن يحل محل التنزيل<sup>(^)</sup> وهذا، يصدق على أئمة نقد النص وشيوخ نقد العقل العربي نفسه.

وإذا كان على حرب ناقداً للحقيقة فخطابه نفسه هو واحد من خطابات الحقيقة وإلا لما كتب أو تغلسف أو بحث أصلاً عن الحقيقة ليس " نفياً" للحقيقة بل المقصود منقذ الحقيقة (تعرية) آليات وكشف أقنعة (٩) ناقد الحقيقة يفضح ( ألاعيب الحقيقة التي يمارسها خطاب الحقيقة) ويبين أن الكلمات ليست بريئة في تمثيلها للعالم المعنى وأن المنطوقات لا تتواطأ مع المفهومات وأن الأسماء لا تشف عن المسميات فهو يبين أن للخطاب نشاطاته السرية وإجراءاته الخفية تخفى ما نشير إليه وتتكلم عليه ذلك أن ما تدمره الحقيقة وتسكت عنه هو أنها متعالية، مطلقة، نهائية، ثابتة، أحادية، إلهية ومن ثم لم تعد الفلسفة بحثاً عن الحقيقة وأصبحت بحثاً عن الحجاب الذى تريده الحقيقة وتعنيه وعادة الحقيقة لا تتعالى على شروطها أو تكتفى بذاتها ولم تعد جوهراً قائماً بمعزل عن خطاب الحقيقة ولكن لا يستقيم نقد على حرب للحقيقة الإلهية مع رغبته الواضحة في بناء أنطولوجيا ما ورائية فقد سبق أن أشرنا إلى أنه يريد أن يسهم في بناء أنطولوجيا تستشرف أفقاً ماورائياً كيف ينسجم الأفق الماورائي للأنطولوجيا الجديدة مع القول بأن الحقيقة ليست نهائية وبأنها سلسلة من التأويلات المتلاحقة للعالم والأشياء؟ كيف تتسق الأنطولوجيا الماورائية مع نفي ثبات الحقيقة واعتبارها بناء متواصلا وصيرورة لا تتتهى ولا تكتمل؟ ما ميتافيزيقا الاحتمال والخطأ؟ وماذا يعنى النص الماورائي لليقين والبطلان معاً فلابد من إعادة تحديد تصور الميتافيزيقا على نحو ينسجم مع اعتراف الحقيقة بإمكان



الوهم والغلط، لابد من إعادة صياغة تصور الماورائيات إذا كان تصور الحقيقة على النحو الذي يقدمه على حرب يزعزع الثقة بالتصور اللاهوتي للحقيقة فلماذا الإضرار على بناء أنطولوجيا ما ورائية لاهوئية وهذا هو السؤال ولم تعد الحقيقة مطلقة، أزلية، صافية، يقينية وأصبحت لا تصدق فقط من الناحية العقلية أو المنطقية أو النظرية أو الدلالية، بل أصبحت تصدق أيضاً من ناحية اختلافها أو كبتها، وسياستها أو هيمنتها وضلالها أوتلاعبها " فليس الخطاب الفلسفي عند على حرب هو خطاب البرهان الرشدى القاطع والترتيب المحكم، والوضوح التام والتميز ويتحكم في إنتاجه خليط من الرغبات والاستراتيجيات ويبني على منظومة من ويتحكم في إنتاجه خليط من الرغبات والاستراتيجيات ويبني على منظومة من وتراكمات، ونظام من المراجع والإحالات، وشبكة من الأعراض والدلالات وشريط وتراكمات، وتعاقب لفظي لا يولد سوى النسخ والتبديل، وأخيرا فالخطاب مجال والاستبعاد وحقل للتجريب والتبه وكون من الإمكانيات والاحتمالات وفضاء من الإشارات والعلامات (۱۰).

وهذا تصور لا ميتافيزيقى للحقيقة أين إذن الجانب الماورائى أو اللاهوتى فيه؟ والجانب اللاهوتى الميتافيزيقى فى نقد الحقيقة هو اعتبار المجاز أساساً للغة والخيال أصلاً للتصورات والأفكار والرمز بداهة الفلسفة الأولية والوهم والتشبيه هما ما يبنى عليهما الوجود ومعنى ذلك أن نقد الحقيقة ـ وإن كان نقداً للحقيقة المطلقة ـ فهو بتأسس على ميتافيزيقا اللغة ويقوم على نسيان الوجود على المستوى الانطولوجى وعلى نسيان المجاز الذي يتحكم بالتصورات على المستوى المعرفى ونسيان الوجود لا يعنى التخلى عن الوجود ولا يعنى نسيان المجاز التخلى عن الوجود ولا يعنى نسيان المجاز التخلى عن المجود واوحد حيث لا أفكر أنها ميتافيزيقا الفجوة" بين الوجود والفكر.

والمجاز هو الصيغة التى تعبر عن هذه الفجوة وتجعل الفجوة بين الوجود والفكر للمجاز سلطة على الفكرة وتجعل الوهم حاكماً على العقل وليس الخطأ

والوهم والضلال مجرد غشاوة على العين والبصيرة بحسب استعارة العلماء العرب القدامي وإنما هو حجب يقتضيه النسيان الذي يسميه الوجود الإنساني، وتمليه بنيه الحقيقة بالذات (١١) وعلى نقيض ما يقوله على حرب في هذا البحث الجديد عن أنماط الوهم هو تنفيث عن معنى أصلى والسعى الحديث الى جلاء الوهم الخفى من وراء الأشياء والكلمات هو المعنى الحقيقي لكون نقد الحقيقة نقداً ميتافيزيقيا لاهوتياً ما ورائيا وإلا لا يستقيم خطاب على حرب، صحيح أن الحقيقة لم تعد مطلقة لكن ناقد الحقيقة ينقب عن أصل آخر قد وجد أن هذا الأصل الآخر هو الوهم أو الخطأ وبهذا المعنى لا يخرج أحد من أصوليته لأنه لا يخلو أحد من التماهي مع ذات لـه مز عومة أو الحنين إلى بداية أولى أو العسكرة وراء فكرة أو نص من النصوص فالأصولية نزعة تسكننا كما تسكننا الشهوة إلى السلطة أنها إذن شكل يستنبطه الفكر بين اشكال أخرى (١٢) وبسبب تركيز على حرب على الحقيقة المجازية أو على ميتافيزيقا اللغة فهو يميل إلى الرؤية الفاسفية المرتبطة بالشعر والتصوف وأما الانفتاح الكلى فلا يجده على حرب إلا في المقال الصوفى وذلك تبعاً لوجهة نظره حيث تتوحد الأشياء وتتراءى الذوات وتتفتح العوالم على بعضها وحيث تخترق الغيرية الهوية وتتقوم الذاتية بالاختلاف فالحقيقة الصوفية مغايرة، وجودية، لاتقتصر على الطرق أو الأبواب أو الوسائل النظرية المؤدية إلى الحقيقة الفلسفية ومن هنا انفتاح الصوفي على جميع الحقائق أولا ومن هنا سر مأساته ومواجيده. ثانياً: فالصوفي إذا نظر إلى الحق (الله) بوصفه عين ذاته وعين الأشياء يرى إليه من خلال كل تعيناته ونسبه وإضافاته وإذن يتعرف عليه من خلال تجلياته الكثيرة وصفاته المختلفة واسمائه المتعددة يرى إليه في كل شيء ويتعرف عليه في كل معنى، فينفتح بذلك على جميع الآراء والاعتقادات، ويتراءى في كل الصفات والأسماء ويتوحد لكل الكائنات والذوات فهو يتوحد مع كل الأديان ويتعرف إلى الله في كل معتقداته (١٣) الحقيقة إذا منسوجة من المجاز ولا يخلو خطاب من استعارة.

- \* واستطاع تصوف ابن عربى أن يخرق الخطاب الفلسفى الماورائى من وجوه عدة:
- ١ فقد أزال الحواجز بين الكتابة الفلسفية البرهانية وبين الكتابة البيانية الأدبية من خلال كتابه اللاطائف الذوقية والشعر معاً.
- ٢ وفتح الكلام على الجسد المقموع فى خطاب محكوم بشرطه المنطقى وبنيته
  الماور ائية.
  - ٣ وأعاد الاعتبار إلى الخيال بمحتواه المعرفي وبعده الأنطواوجي.
- ٤ أعاد الاعتبار إلى العلامات أى إلى اللغة والحروف بصفتها بيئة الفكر وأداة إنتاج الحقيقة والمعنى.
  - ٥ كسر منطقة الهوية بفتح الكائن على الاختلافات.
    - ٦ قال بالاختلاف العين عن الغير.
      - ٧ قال الكائن عينه عن ذاته (١٤).

وعلى حرب في استناده أو استلهامه أو تأوله ابن عربي ينقلب على أفلاطون الذي كان قد استبعد الإجراء الشعري من دائرة الحقيقة والمدينة لصالح الإجراء الرياضي بحجة أن الشعر يتحدث بلغة حسية مجازية لا تشكل فكراً أو تصوراً أو مثالاً وبعبارة أخرى يثور على حرب أو تصور على حرب للحقيقة على الرأى التقليدي الأفلاطوني الذي كان يقول بأن الشعر يعوق صعود الفكر إلى المثل، فالشعر والفلسفة عند على حرب لايقادان أو يحاكيان إنما الفلسفة الشعرية تجاوز الفلسفة التجريدية والبرهانية والأرسطية والرشدية والكلية الضرورية إلى حقيقة الكينونة وأفلاطون نفسه يحاول عندما يلجأ إلى الأسلوب البياني والأسطورة والاستعارة في البرهنة على طروحاته وأفكاره النظرية الخالصة. وهكذا وإن كان على حرب ناقضا للحقيقة فإنه ليس من مفكري الشك المطلق في الحقيقة بل هو يبحث عن حقيقة من نوع آخر لا تكون معطى خفياً ينبغي البحث عنه بل تكون يتاجأ للعقل والتاريخ، فقد نشأت الحقيقة عن اختلاف الظروف والشروط وتفرق نتاجاً للعقل والتاريخ، فقد نشأت الحقيقة عن اختلاف الظروف والشروط وتفرق

الأهواء وتباين الفرق وتطورت إلى طور النقد لنفسها في العصر الحديث وبلغت مبلغاً كبيراً في النقد يقول بأن أحداً لا يمتلكها وحده وبأنها ليست واحدة بل متعددة وبأن كل واحد يقوم ببناء حقيقة، كما أنها لم تعد تطابق الحكم مع الموضوع القائم خارج الذهن كما أنها لم تعد تواطئ الشرح أو التفسير على المعنى الأزلى القائم في الذات المتعالية القاصدة وأصبحت تتعلق بظروف تشكلها وبشروط إنتاجها وانبنائها وتتوقف على معطيات التجربة ومواضيع النظر وحقول القراءة وأحوال الذات العارفة وأصبحت نتاجاً للحاكمة الإنسانية وشكلاً من أشكال ممارسة الإنسان لذاته أي أنها أصبحت نتاجاً لتأول الإنسان لوجوده ولا يعنى زوال الحقيقة المطلقة أن يتجرد الإنسان من منازعه القدسية الغيبية فالقدسي هو عنصر من عناصر الوعي والغيب هو مبدأ من مبادئ الاجتماع يقول على حرب: "لا اجتماع بـ لا عقيدة و لا عقيدة إلا وتحيل إلى غائب ولا عقيدة من دون سلطة مقدسة فلا مجال إذن لرفض الديني فهو زمن من أزمنة الإنسان وكل زمن منفي يعود على أسوأ ما يكون العود وأرهبه ولهذا فالمطلوب ليس الإنكار والاستبعاد والتجاهل (١٥) ولا يعنى انتهاء الحقيقة المطلقة انتهاء "الحقيقة القرآنية بكل وجوهها ومستوياتها وأبعادها بل يؤكد نقد النص ونقد الحقيقة على " الحقيقة الإسلامية ويقيد إنتاجها وتداولها، فلا مفر إذن من الحقيقة فهي واحدة من مقولات ثلاث ارتبط بها تشكّل الفلسفة الحديثة منذ ديكارت إلى الآن ويأتى نقدها الحالى ضمنى سياق السوفسطائية الجديدة التى تشك شكا مطلقاً في الحقيقة وكيف الشك المطلق في الحقيقة والحقيقة مقولة قديمة قدم الفلسفة نفسها إذا التفلسف كان منذ البداية الإغريقية عبارة عن بحث في حقيقة الكائن عينه (١٦) وابتداء من ديكارت تم صياغة مقولة الحقيقة من خلال مقولة الذات المفكرة الحاضرة المتيقنة من ذاتها بفعل تمثلها لذاتها وأصبحت الحقيقة عبارة عن اليقين الذي ينتجه هذا التمثل خلافاً للموقف السوفسطائي: لاريب بوجود حقيقة ما لواقع ما ولا ريب أيضاً بإمكان معرفتها وإلا امتنع القول وأصبح الكلام غير ذي جدوى إلا أن التسليم بذلك لا يعنى أن الحقيقة يقينية ثابتة ولا يعنى التسليم أن . الحقيقة تطابق الذهن مع الواقع كما تصور أرسطو وهيجل وديكارت بل يعنى التسليم بوجود حقيقة ما الانصراف عن البحث عن بداهة التمثلات ومطابقة الأحكام وصحة المعارف إلى البحث عن الذات واستراتيجياتها وهكذا يعنى نقد الحقيقة

الحفاظ عليها لكن ضمن إطار مغيار لتصورات الجوهر، التطابق، البساطة، الوثوق الإثبات، الثبات أى ضمن إطار مقولات الإنتاج، التوليد، الإجراء، المفاضلة، التفسير، السلطة، الممارسة، اللعب.

ومن هنا تشتغل الحقيقة على المواد وتستخدم المعايير وتبنى النماذج وتصوغ الوقائع وتنتج الموضوعات وتشكل الخطابات وتخلع الدلالات وتمارس مع الذات دون أن تصل أبداً إلى اليقين المعرفي وترتضى لنفسها أن تكون منظومة تأويلية تفسر وتنخرط في العالم وتنفتح على الكون، ذلك أن ناقد الحقيقة إذا تحدث عن موت الحقيقة المطلقة واهتم بتفكيك الحقيقة في مؤلفاته المختلفة فإن تصوره للحقيقة يبشر بولادة جديدة للحقيقة وهذا ما تجلى في اعتباره الحقيقة منظومة تأويلية منفتحة على الكون.

من هنا لا تنتج الفلسفة في نفسها أية "حقيقة" أو تعلن عنها بل هي وسيط تصوري يربط بين الأحداث وبالتالي لا تشتغل على الوقائع مباشرة ولاتنتج معرفة سليمة بصدد هذه الوقائع، فلا معني أن يكون القول الفلسفي صادقاً أو كاذباً فالصدق والكذب والحسن والقبح والمشروع وغير المشروع والخير والشر والمشرق والمغيب كلها مفاهيم لها قيمتها التفسيرية في المجالات الإجرائية التوليدية التي تشترطها ممارسة الفكر فهي معايير فاعلة أو صالحة في العلم والفن وفي السياسة والأخلاق أما العمل الفلسفي فليس له طابعه التقريري أو المعياري بقدر ما هو مصدر لقول إشكالي جدالي ينفتح أبداً، عبر سؤال الحقيقة على رحاب الكائن، إنه نص يتشكل كموقع مفهومي أو صبغة عقلانية أو حقل للإمكان أو مدار للمعني أو الكينونة، بين الواقعية الاجرائية للحقائق وبين السؤال الحر عن كينونة هذه الحقائق والكينونة، بين الواقعية الاجرائية للحقائق وبين السؤال الحر عن كينونة هذه الحقائق لكن على ألا تعيد ثنائية الحدث والكينونة التصور القديم" الأرسطي الرشدي الديكارتي للحقيقة باعتبارها تطابقاً بين طرفين أليست الكينونة الجديدة هي "الجوهر الديكارتي الحدث أليست الكينونة الجديدة نوعاً جديداً من أنواع البداهة القديمة.

كانت البداهة منذ ديكارت رياضية وكانت البداهة الرياضية هي معيار الحقيقة فهي عالم للذاتية وخطاب للمنهج ونقد للفكر، المدرسي وتحولت البداهة مع كانط

إلى الذات المتعالية ثم تحول العقل إلى النسيبة والاحتمال دون الرغبة فى تقرير حقيقة ما غير أن على حرب أولاً: يقول بالتطابق بين الحقيقة والكينونة ويحافظ بالتالى على النموذج التقيلدى فى النظر إلى الحقيقة.

ثانياً: يقول إن هيجل قدم أول خطاب حديث في نقد الهوية في حين أن فلمنفة هيجل لا يمكن فهمها فضلاً عن استيعابها بدون مصطلح الهوية، ففلسفة هيجل هي وحدة الهوية والاختلاف أو هوية الهوية والاختلاف هذه هي بداية هيجل أو مقياسه الذي يقيس به. صحيح أن هيجل انتقد المنطق الصوري لكنه لم يغادر الهوية إلى الاختلاف، وهذا هو السبب في أنه لا يزال يدور في فلك الكوجيت والديكاردي، وإذ يصر على حرب على الكينونة والحدث فإنه لا يخرج من دائرة الحقيقة المطابقة بين الذات والموضوع والخلاصة النهائية أن نقد الحقيقة يعنى الاعتذار عن الذات واليقين والتمثل والحضور، ويعنى أيضا التخلي عن العلم والصراحة والوضوح التواطؤ والضرورة ويعنى كذلك أن الحقيقة قد سلمت مقاليد الحكم إلى التأويل المنظور زاوية النظر، وجهات النظر ويعنى أخيراً انتهاء الفلسفة لصالح الشعر في هذه الحال كيف نفسر مقولة شعر الحقيقة ١٩٨٢ لمحيى الدين صبحى وكيف نفهم ربط روستريفور هاملتون في "الشعر والتأمل" ١٩٦٣ بحسب ترجمة دكتور/ محمد مصطفى بدوى ومراجعة دكتورة/ سهير القلماوي وكيف نناول الشاعر/ النبي والأسلوب الفلسفية في الشعر؟ هذا هو السؤال.

يرجع الصراع بين الشعر والفلسفة إلى ٢٥ قرناً تقريبا حينما أعلن أفلاطون الفيلسوف الحرب على الشعر في زمانه من منطلق أن الشعر يقلد أرضياً الصور المثالية والسماوية، بينما تبحث الفلسفة في هذه الصورة والمثل الأصلية بشكل مباشر بل زعم أفلاطون أن الفلسفة وحدها هي التي تجعلنا نفعل الخير من تلقاء أنفسنا وجاء أرسطو فيما بعد ليوجد السياق الذي يتصالح فيه الشعر والفلسفة وقال أن كل منهما ببحث عن الحقيقة والنظام الكوني ولكن لكل طريقته ولكن النقاش عند أفلاطون ثم أرسطو لم يتعرض إلى جوهر هذه الطريقة التي يصور كل منهما بها الحقيقة ونظام الكون إلا أن الفكرة المستقرة منذ ذلك الوقت هي أن أسلوب الفلسفة

يختلف عن أسلوب الشعر وأن الفلاسفة لابد أن يتحدثوا نثرا عقلياً بينما لابد للشعراء أن يتحدثوا قولاً خيالياً، وعلى حرب واحد ممن يحاولون الأسلوب الجميل فيما يعرضون من آراء أو يناقشون من قضايا كذلك فهو يكتب آراءه الفلسفية متأثراً في العصور الحديثة بمحاولات الشعر عند الفيلسوف الألماني نيتشه إلا أننا نتساءل إلى أي مدى تظل فلسفة على حرب فلسفة؟

هذا سؤال يحيرنى فى إنتاج على حرب هل هو شاعر أم فيلسوف أم جزائر صوفى؟ إنه فيلسوف شاعر أو شاعر فيلسوف لأنه متأدب بالعرض ومتفلسف بالجوهر لكن فلسفته تنفى الفلسفة إلى جزائر الشعر.

على حرب إذن ناقد للحقيقة يعمل على تفكيك خطاب الحقيقة أو هدم مؤسساتها أو فضح ألاعيبها أو فتح سجلاتها المطوية ويكشف النقد عن الخداع الذى يمارسه خطاب الحقيقة بنسيان ذاته وحقيقته ويكشف النقد كذلك عن مدى الخلط بين خطاب الحقيقة وحقيقة الخطاب، وقد ظل الفيلسوف منذ سقراط يخفى سلطة نصه وينصب نفسه مرجعاً للحقيقة وناطقاً باسمها أما النقد المعاصر أثبت أن الحقيقة أقل حقيقة مما لا نتصور وغير تصورنا للحقيقة وعلاقتنا بها كما أزاح النقد المعاصر التصور الأحادى اللاهوتى للحقيقة والادعاء المتكرر باختلالها وبين أن وصفها فى مقابل الخطأ تبسيط لتجاربنا وعلاقتنا بالعالم.

ولكن هل لنقد الذات جدوى فى الفكر العربى؟ والتساؤل حول الذات يصطدم بالضرورة بمشكلة ليست فقط معجمية بل تحيل إلى مشكلة جوهرية هل الذات فاعلة أو مفعول فيها هل الذات مصدر أم موضوع الخطاب؟ هل المذات مؤسسة أم مبنية على غيرها؟ فالتعريفات متعددة ومتعارضة، ما سبب هذا التعدد الدلالى؟ هل يخفى هذا التعدد الظاهر - وحدة باطنية عميقة؟ وإذا تأكد أن هذه الوحدة ليست وهما ماهى إذن! أم نكتفى بتشظى المعانى ونسلم بعجزنا عن جمعها فى وحدة نظرية مترابطة؟ وحتى إذا اكتفينا بالتشظى تبقى مهمتنا أن نفسر سبب هذه الاستحالة فى توحيد التعدد الدلالى الظاهر.

الذات، النفس، والشخص يقال ذات الشيء نفسه وعينه لكن الذات يقابل نفسه لأنه يدل على نفسه ويدل من ناحية أخرى على حقيقة الشيء وباطنه يقابل الذات نفسأ من داخل نفسه لأنه يدل على الشخص والثابت في أن واحد والذات أيضماً هو الموضوع ويقابلها المحمول وبالتالي فالذات مرة ذاتي ومرة أخرى موضوعي ومرة مفرد ومرة أخرى جمع، الذات هو الذات والنفس معاً الذات والحقيقة معا الذات والعرض معا الذات والماهية معا الذات والتصور معا لذلك يثار السؤال كيف يصبح الفرد كلياً؟ ما محتوى كينونة الفرد؟ لا يعنى على حرب بلفظ الذات التقابل بين الذات وبين الموضوع ولا يعنى الذات العارفة التي تتخذ من الوجود موضوعاً للتمثل والإدراك وإنما يعنى الموجود وهو الأمر الذي يستند إليه كل اسم أو صفة ولهذا فهو يستبدل العين بالذات وليس مصطلح العين من اختياره وإنما هو مصطلح عربى قديم استعمله المترجمون الذبن نقلوا أعمال الفلاسفة اليونان وتداوله الفلاسفة والصوفية وهو يرد عند الفارابي وابن عربي بشكل خاص ويقال في تصور أفلاطون الوجود "الكائن على ما هو عين ذاته، أي ما على الشيء هو هـ و الكائن على ما يحتفظ دومًا بالعلاقة عينها مع نفسه إذن الكائن عين وهوية. وفي الإسلام يتماهي الشيء بالعين ونفسه مماهاة تامة ويغاير سواه مغايرة تامة ومن ثم فالكائن عين بالذات والعين علاقة بين الشيء ونفسه تقوم على الوحدة والمماهاة على حد تعبير على حرب.

لكن هل الفكر العربي في حاجة إلى نقد العين أم إلى إعادة التأكيد على العين؟ أن يفكك الفكر العربي العين أمر مفهوم لأن الفلسفة الحديثة الغربية قامت على العين والعين أساس من الأسس الرئيسية للفلسفة الحديثة لكن الحال تختلف في الثقافة العربية فإعادة قراءة الذات عربياً الآن أمر غير مفهوم لأن العين المفردة الخلاقة المسئولة وإن كانت موجودة اصطلاحياً فهي غير موجودة في التصور الفلسفي الجوهري نفسه فكيف نتقدم بعين النقد وهي لم ترسخ إحداها؟ الأشك أن العين على حرب يقول بالغيرية والمغايرة والأشك أنه يؤكد تأكيداً حقيقياً على أن العين شبكة نسب وعلاقات وسلسلة لوازم ولواحق ومجموعة صفات وأغراض لكن هذا التوكيد العظيم والمصيب يصطدم من داخله باستمرار بخطاب ماورائي الاهوتي عربي تقليدي يستبدل النص بالذات. ومأزق التفكيك كما يذهب على حرب أنه يلغي

الذات المؤولة وذلك بواسطة الذات عينه فتلك حدود توكيد على حرب على نسبية العين لاشك أن العين نسبية لكنها في الحقيقة غائبة في سياق أولوية نظام العبارة والتشكيل النحوى واللغوى بعبارة أخرى لاشك، وأن على حرب حاول إعادة فهم تصور العين وفكر فيه بطريقة علائقية جديدة تمام الجدة غير أن مأزق التفكيك الذاتي أنه يسعى إلى إلغاء الذات والتأويل على حين لا تعنى إعادة القراءة عنده إلا تأويل ما لايؤول تلك هي المفارقة.

وفى نقد النص يتم التعامل مع الخطاب كواقعة منفصلة كمؤلف تشكل ميدانا معرفياً مستقلاً ومنطقه من مناطق عمل فكر (١٨) ويسقط ناقد النص من الحسبان المؤلف ومقاصده وأطروحاته ويركز على بنى النص وآلياته.

وبهذا المعنى نستطيع أن نوجه لعلى حرب النقد نفسه الذى وجهه إلى نص حامد أبو زيد (مفهوم النص) فخطاب على حرب يناهض الأصولية ولكنه يقف على أرضها التي هي أرض النص، أو إذا كان ينقد توفيق نصر حامد أبو زيد بين بشرية النص وبين المؤلف الإلهى، فهو برفضه لمؤلف النص سواء كان إلهيا أم إنسانيا يلتقي ومفهوم النص عند نصر حامد أبو زيد، أما إعطاء على حرب الأولية للنص على الذات فهو إعلان صريح عن موت الإنسان، أو إعادة الإعلان المتكرر في الثقافة العربية عن موت الإنسان وهو الموت الذي يرتدى عند على حرب ثياب التفكيك المعاصر، صحيح أن في القرآن الكريم فلسفة إنسانية تتعلق بالإنسان في مختلف حالاته وأوضاعه باعتباره فردا أو عضوا في أسرة أو عضوا في مجتمع صغير أوكبير أو عضواً في أمة أو في جماعة الإنسانية كلها، لم يهمل القرآن صغير أوكبير أو عضواً في المة أو في جماعة الإنسانية كلها، لم يهمل القرآن الكريم ناحية من هذه النواحي، وفي القرآن مع هذا وذلك كله أولوية للإلمه على الإنسان، وإذا كان الإله لا يهيمن على الإنسان عند على حرب فإن النص هو الذي يتقمص الدور الإلهى دون منازع من هنا أو هناك.

غير أنه سرعان ما يتخلى عن تأليه النص الأصلى ويستعيد الذات التى ينتقدها ويقول على حرب بأن المشكلة الفكرية العربية هي في المقام الأول مع أنفسنا، مشكلتنا أننا نتصرف بوصفنا غير مسئولين عما جرى ويجرى لنا.

مشكلتنا أننا لم نقدم منذ عصر النهضة حتى الآن شيئاً مهما للعالم على الصعيد الحضارى لا فكراً ولا سلعة ولا نموذجاً للعمل ولا صيغه للعلقات بين البشر.

هذه الوضعية تجاه (ذواتنا) هي المشكلة الأولى في جملة مشاكلنا الفكرية أي ان مشكلتنا الأولى هي كيفية استعادة او استنهاض ذاتنا المفكرة ونحن في حاجة ماسة لا إلى تدهورها بل إلى إقامتها على أقدامها.

لماذا يستثمر على حرب إذن التفكيك فى تثبيت غيبة الذات العربية المسبقة؟ بعبارة أخرى كيف يستقيم قطع الصلة التفكيكي بالإنسان والذات وربط الصلة بذواتنا وتغيير أنفسنا وإعادة بناء هويتنا؟

يترجم التفكيك دماراً ذاتياً فهل استخدمه بينما مشكلتي الأساسية مع نفسى؟

ولست ضد منهج التفكيك لكننى ضد استخدام المنهج التفكيكى فى غير مطه وإذا كان على حرب يفكك الذات على حين هى لا تحتل المكانة المتينة اللائقة بتحولها إلى موضع التفكيك فإن ذلك يرجع إلى كونه يتناسى أنه مفكر عربى ويتعامل مع نفسه كمفكر غربى همه الأول أن يفكر بقطع النظر عن موضوع التفكيك أو ذاته (١٩).

وفى نقده للذات المفكرة تناسى على حرب أنه مفكر عربى ويتعامل مع نفسه كمفكر غربى يقتبس أعلام الفلسفة الغربية المعاصرة فالنحو عنده يمارس حجباً على الكائن أو يقف حائلاً دون العلم به وذلك بقدر ماتوهمنا الذات النحوية أى الأنا المنشأة لأفعال الكلام، إنها مصدر الفكر وعلة الوجود، هذا على حين أن الأنا مفعول من مفاعيل الفكر ونمط من أنماط ممارسة الوجود لدى الإنسان، بعبارة أخرى الأنا مفعول من مفاعيل النص (فمن المستحسن بل أقله أن يكون النص الذى نمارس عبره وجودنا ونصنع ذواتنا نصاً يتمتع بالفائدة والأهمية بقدر ما يكون مصدراً للذة والمتعة فعلاقة المرء بوجوده وأشيائه لا تستغرقها المعرفة وحدها، إنها علاقة استحقاق بقدر ما هى علاقة استمتاع ؛هذا يصدق من باب أولى على النص لأن له بعده الفنى والإنتاجي، وذلك على حد عبارات على حرب وصحيح أن ديكارت أنشأ خطابا حول وجود ذات مفكرة لكن من من فلاسفة العرب أنشا خطابا

مماثلاً حتى يجوز لنا نقده؟ فالعرب فى حاجه أولى إلى إنشاء خطاب خاص بهم يقبضون فيه على الحقيقة بمقاييس معينة ولا شك أننا غى حاجة أيضاً إلى الحفريات أو إلى إظهار علاقة العقل باللا معقول وإلى التأكيد على (أن الحقيقة هى الوجه الآخر للخطأ) على حد تعبير على حرب أننا فى حاجة إذن إلى إنشاء خطاب من النوع الديكارتي للتحرر من أطر الفكر المدرسي والخروج على قوالب المنطق الشكلى وبهذا المعنى نستيقظ من ثبات الفكر الفقهى والكلامي إلى دراسة الإنسان.

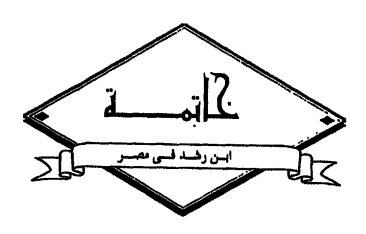
#### هسوامسش

- ۱) على حرب، النص والحقيقة، الممنوع والممتنع، نقد الذات المفكرة، المركز
  الثقافي العربي، ط١، ١٩٩٥، ص ١٠٦.
  - ٢) المرجع السابق، ص ١٢٩.
- ٣) على حرب، النص والحقيقة، نقد الحقيقة، المركز الثقافي العربي طدا، 199٣، ص ١٦.
  - ٤) المرجع السابق، ص ٢٦.
  - ٥) المرجع السابق، ص ٥١
  - ٦) المرجع السابق، ص ٧٦
  - ٧) المرجع السابق، ص ٧٧
    - ٨) المرجع السابق
    - ٩) المرجع السابق، ص ٢
  - ١٠) المرجع السابق، ص ٢١-٢٢
    - ١١) المرجع السابق، ص ٢٤
  - ١٢) المرجع السابق، ص ٢٨ (الهامش)
    - ١٣) المرجع السابق، ص ٤١
    - ١٤) المرجع السابق، ص ١٠٠
      - ١٥) المرجع السابق، ص ٧١
      - ١٦) المرجع السابق، ص ٨٩
    - ١٧) المرجع السابق، ص ٩٥-٩٦

١٨) على حرب، النص والمحقيقة، مرجع سبق ذكره، ص ٢٥.

١٩) المرجع السابق، ص ١٣٩.

(أخلُص إلى القول بأن المفكر العربي يخرج من عنق الزجاجة أى يفكر بطريقة مجدية فاعلة عندما يتناسى أنه مفكر عربي)



# عبقرية ابن رشد

عبقر موضع زعم العرب أنه موطن الجن، ثم نسبوا إليه كل شيء تعجبوا من حذقه وروعته أو جودة صنعه.

والعبقرى نسبة إلى عبقر، وهو كل ما يتعجب من كماله وقوته وروعته. فالعبقرى من الأشخاص هو المتميز، المبرز، الذى لا يفوقه في اختراعه أحد. ونقول إن ابن رشد عبقرى.

والعبقرى من الأشياء مايده شنا ويحيرنا ويجاوز الأنواع التى الفناها من روانع الفن وعجائب الصناعة. يقال: ثوب عبقرى،

والعبقرية صفة العبقرى وحاله، وهي جملة من المواهب الطبيعة السامية التي تُمكن صاحبها من التفوق، وإذا أضيفت العبقرية إلى الفرد دلت على ما يتصف به من استعدادات طبيعية خاصة. ونقول مرة أخرى: عبقرية ابن رشد. وإذا أضيفت إلى آثار الأفراد أو الجماعات دلت على ما تتصف به هذه الآثار من أصالة. يقال عبقرية العربية، وعبقرية العرب أو اليونان .

هل هذاك تصور يجمع بين كل هذه الاستعمالات؟ هل كل هذه الاستعمالات مشروعة؟ إذا كانت العبقرية جملة من المواهب الطبيعية كيف نقيس أو نميز العبقرى من غير العبقرى؟

يثير العبقرى شعوراً غريباً فى النفس الإنسانية، وإذا كان يبهر ويجذب فإنه فى الوقت نفسه يحطم المقاييس والمقادير . كيف نعرف البعد السرى الخفى فى الإبداع العبقرى؟

يبدو العبقرى وكأنه موهوب موهبة مختلفة، غير عادية، علوية، تجعله يحل كل القضايا بسر فائق.

يتضح من التحليل السابق أننا لم نكتشف بعد جميع الأشكال التي يمكن أن تتخذها فلسفة ابن رشد، فكذلك لم تكشف الدراسات الرشدية المعاصرة النقاب بعد عن كل ما قد يكون فيها، ولم تستنفد بعد جميع طرائق التفكير الرشدى.

ولم يمت ابن رشد قبل ثمانية قرون بالمعنى الحقيقى لهذه الكلمة. إن الولادة والحياة والموت هى تبدل فى الشكل، وأى شأن للشكل الذى يكون عليه الإنسان؟ إن لكل شكل هناءه أو شقاءه الخاص به، كل شىء يتبدل، ويمضى، ولا يبقى إلا الكل، والعالم يبدأ وينتهى بلا انقطاع. وهو فى كل لحظة فى بدايته وفى نهايته معاً.

وهكذا فإذا كان ضرورياً أن نبحث في مقياس العبقرية فإننا لابد أن نحلل جملة المواهب الطبيعية السامية في علاقتها بالعمل والجهد، بعبارة أخرى، العبقرية



جملة من المواهب الطبيعية السامية التي تجعل العبقـرى يـؤدى عمـلاً دون تعب أو إجهاد فإن عامة الناس يلجأون إلى العمل والإرهاق والاتصال.

فالعبقرى يقف بعيداً عن العامة، ليس بإرادته لكن بحكم تكوينه الطبيعى الذى به يتفوق ويمتاز عن المستوى المتوسط لفقراء وضعفاء القريحة. إذن هو يقف من خارج عموم الناس ويتفوق على الإنتاج العام والمشترك. ويقول التعريف التقليدى للعبقرية بأنها جملة من المواهب الطبيعية السامية التى تجعل العبقرى فى حالة تلقى الوحى، ومن ناحية الاشتقاق الملاتيني (INGENIUM) تدل على ما يظهر مع النشاة الأولى ويمثل "GENIUS" الإله أو الروح التى تُنشىء أو تؤسس للنشأة الأولى كما تبنى القضاء والقدر من أساسهما.

العبقرية إذن هي قدرة الروح على رفع الإنسان فوق القياس العام. وتجعل العبقرى قادراً على إبداع متميز، مبرز.

السؤال إذن يخص أحد شروط التفكير في تصور العبقرية، فالعبقرية حاصل جمع أو خلط بين الصفة فوق الطبيعة وبين الصفة الطبيعية، بين الوحى وبين البعد الطبيعي، وبين الطبيعة، هذه المفارقة هي أساس فهم الطابع السامي، الممتاز، المبرز للعبقرية.

ثانياً: هناك فرق بين العبقرية وبين الموهبة الطبيعية. فالموهبة الطبيعية ترتبط أساساً بما يملك ترتبط من عنفوان "VIRTU".

بعبارة أخرى، ترتبط الموهبة بما يمثلك المرء من طاقة وقوة وعزم وقيمة وحشية وضاربة إذا لزم الأمر، أي بأسلحة المرء الخاصة.

فإذا بدت موهبة كاتب ما غير كافية لكى تجعل منه كاتباً عبقرياً فإن موهبته تشير إلى القدرات الطبيعية للنجاح فى نشاط معين أو فى عمل معين على حين يمتلك العبقرى ملكة سامية فى التصور والتخيل وإبداع الأعمال المعينة، وأغلب الوقت يمتلك العبقرى ملكة تجعله يقدم عملاً ريادياً.

ومن النتائج ذلك الرئيسية لذلك أن من واجب العبقرى أن يكون مبدعاً أو من الطبيعى أن يكون مبتكراً وهو يبدو أنه يستمد قوته من قوة تجاوز الإنسان ومن ثم لا يستطيع العبقرى أن يبدع وأن يبتكر أو أن يصنع إلا من خارج نفسه أو تحت تأثير قوة غريبة، أجنبية، خفية، سرية. وبالإضافة إلى كونه يستمد قوته من غيره فإنه يخرج من نفسه. نرى إذن أن العبقرية تحيل إلى فكرة الوحى.

ويعد تصور الوحى هو التصور المركزى لنص القرآن الكريم عن ذاته حيث يشير إلى نفسه بهذا الاسم فى كثير من المواضع، ويستوعب اسم الوحى جميع

أسماء القرآن والذكر والكتاب. فهو تصور دال في الثقافة العربية سواء قبل تشكل النص أو بعد تشكله، وتتسع دلالته ليشمل كل النصوص الدينية الإسلامية وغير الإسلامية، فهو يستوعب كل النصوص الدالة على خطاب الله للبشر، هذا من حيث الاستعمال القرآني والاسم من جهة أخرى دال في إطار محاورة دفاع عن سقراط الاستعمال القرآني والاسم من جهة أخرى دال في إطار محاورة دفاع عن سقراط بأقدر عدة فيتبعها. وكان أبوالو هو الذي أعلم سقراط وفرض عليه أن يعيش حياة فلسفية. وذلك بأن يختبر نفسه ويمتحن الغير، وشعر سقراط بأن ثمة حضوراً معيناً فلسفية. وذلك بأن يختبر نفسه ويمتحن الغير، وشعر سقراط بأن ثمة حضوراً معيناً أفاق المستقبل يبلغ إبليس سقراط ما عليه أن يجتبه من أفعال. ويقول سقراط في محاورة أفلاطون للدفاع عنه ( ١٣١) إن إبليس يأتيه منذ طفولته. إنه صوت يجعله ينصت أو يشتت تفكيره. إنن تتلخص عبقرية سقراط في هذا الصوت الإبليسي الذي يخاطبه أحياناً فيلهمه أو ينصحه. وفي تصور أفلاطون يبين هذا الصوت في الإبداع يخاطبه أحياناً فيلهمه أو ينصحه. وفي تصور أفلاطون يبين هذا الصوت في الإبداع الفني على وجه التحديد (GENIUS) .

وفى محاورة الأفلاطون سماها إيون (١٥٣٤) يقول سقراط إن العبقرية ليست فى الفن بل فى إبليس الذى يسكن الشعراء فيفقدون عقولهم، فالمصدر الوحيد للإبداع كائن يقف بين الآلهة وبين البشر، وليس ذهن المبدع هو الذى يبتكر من داخل نفسه، لذلك يؤكد أفلاطون بأن الشاعر يبدع بالخروج من نفسه ومن عقله (إيون، ١٣٥٠) عبقرية الفنان إذن هى القدرة على استقبال الوحى المباشر من الشيطان. وهى حالة خاصة من حالات الجنون المنتوعة، ومن ثم يقع مصدر الإلهام الفنى فوق الذهن والتقنية والعمل. وبالتالى فالعبقرية نداء إلى عامل فوق طبيعى هو الشيطان.

وكره عدو الله إبليس هو أحد المشاعر الرئيسية التى عبرت بها الأديان السامية الثلاثة عن علاقة الإنسان بالإله. وحاول البعض أن يعرف المكانة التى يحتلها إبليس فى نظام الكون وتحديد علاقته بالإله واستقصاء الغاية التى وُجد من أجلها. وأفاض البعض الآخر فى شرح تلبيسه على البشر وتلقينهم التعاليم والتعاويذ المعروفة بغية إبعاده واتقاء شره .

كان إبليس من المقربين بين الملائكة وكان له شأن عظيم فى نظام الملأ الأعلى، إلى أن عصى أمر ربه، فطرده من الجنة، ولعنه لعنة أبدية فأصبح بذلك تجسيداً لكل ما هو شر. وجمع فى ذاته كل الخصائص التى تنتفى عن الله، وإبليس من الإبلاس أى من اليأس التام من رحمة ربه ومن العودة إلى الجنة، وتدل كلمة إبليس عند الجميع على الدس والفتنة والوسوسة والإقساد والعصيان.



وعلى مر العصور أضفت مخيلة البشر قوى كبيرة على إبليس منها الطاقات الفكرية الخلاقة والقوى الفنية المبدعة، إذن يلبس إبليس على البشر فيزودهم بقوة خلاقة مبدعة . فكانت السوفسطائية والدهرية والطبائعية وأديان الشرق الأقصسى وعلم الكلام والمعتزلة من أعمال إبليس ، وترجع حركة الخوارج والرافضة والزهد والتصوف إلى تلبيسه على أئمة هؤلاء القوم بما فيهم أبو طالب المكى والإمام الغزالي. وزين إبليس لأرسطوطاليس وأصحابه مع أدعائهم القول بالعقل أخيرا لبس إبليس أهل اللغة والأدب فشغلهم بعلوم النحو واللغة عن العبادات.

غير أن تصوير العبقرية على هذا النحو الذي يجعلها رسالة قادمة من الخارج أمر يثير عديدا من القضايا. فتلبيس إبليس يعنى تحقق العبقرية بدون تدخل من العبقري، بذلك تخرج العبقرية عن العبقري، فكيف ننظر إذن إلى انضباط تلبيس إبليس ضمن قواعد محددة؟ فالتصور على النحو الأفلاطوني يستبعد العمل والكدح بمعنى أن مصدر الإنتاج يخرج عن الإنتاج نفسه. ويبدو إذن أن العامل فوق الطبيعي والمتعالى لا يكفى لقياس عبقرية العبقرى. لكن كيف ينسجم قياس العبقرية مع السلوك العنيف، الاستثنائي، الفجائي، الذي يتميز بالسلوك العبقرى؟ وكيف نفسر الإبهار الذي يمارسه الإبداع العبقرى الذي لا يبين إلا ضمن القوائد؟

فالفكرة الشائعة عن العبقرى إلى الآن تدور فسى إطار تصور الهوس "SCHWARMEREI" على أن اعتبار أن العبقرى يمتلك مواهب طبيعية، مسبقة، استثنائية. وإذا كان العقلانيون ينتقدون الهوس والسلوك العنيف غير القابل للقياس باعتباره وهما أفلا ينبغى أن تتحول من التعالى إلى المماثية، من التخارج إلى التداخل، من "GENIUS" إلى "INGENIUM" ؟.

لابد أن نميز بين ضربين مختلفين من الإنتاج البشرى: الإنتاج الفنى والإنتاج الصناعى، لاشك أن الإنسان حيوان صانع ، فهو يخترع آلات، ويصنع أدوات ويستحدث موضوعات. وتحمل هذه جميعاً صبغته الخاصة يستعين بها فى تكييف الطبيعة مع حاجاته ورغباته وأهداف ومطامعه. غيرانه لابد من التمييز بين ما يصح تسميته باسم الموضوع الاستعمالي وما اصطلحنا على تسميته باسم الموضوع الجمالي، والموضوع الاستعمالي نفعي يحمل آثار غائية بشرية ظاهرية أو خارجية، وأما في الإنتاج الجمالي فلا يكفى الإنقان فلا يوجد في مجال الإنتاج الجمالي ضوابط مسبقة تربط الوسائل بالغايات.

لذا ليست العبقرية قدرة على إتقان شيء معين قد نتعلمه على أساس من القواعد المعينة بل العبقرى هو من يملك الموهبة والقدرة على إنتاج مالا يقبل القياس بقاعدة معينة.

إلا أن استعادة ابن رشد كان قد ارتبط بالنهضة العربية الحديثة من رفاعة رافع الطهطاوى إلى محمد عبده. ثم ارتبط بعد هزيمة ١٩٦٧ بمواجهة قوى الظلام، أى أنه دائماً ما يعود ليفتح آفاق التفكير الحر من جديد، إلا أن عودته المتكررة تؤكد من جانب آخر أن النهوض في كل مرة يميل إلى التوفيق بين الإسلام والعصر دون أن يراجع مسلمات الفكر مراجعة جذرية.

وجاء ابن رشد منذ عقد السبعينيات وإلى الآن في إطار اتجاه الفكر العربي المعاصر إلى دراسة مباشرة للنص، كيف نقرأ النص الديني؟ كيف نتعامل معه؟ فقامت دراسة النص الديني. وارتبطت بمساءلة مبدأ الهوية والأصول المطلقة، الماهية، المتعالية، الكلية، المجردة، ولم تعد الحقيقة كما كانت عليه. وتغير العقل، وتحول الوجود من المرحلة الكلية إلى المرحلة المفردة، وساعد ابن رشد المفكرين المعاصرين على استعادة المجاز من وراء الكليات وعلى دراسة النص الديني في إطار من المراجعة الجذرية للأسس والمنطلقات التي انبني عليها التفكير عندنا على مدار التاريخ.

وقد بدا أن التفكير المعاصر بعد هزيمة ١٩٦٧ قد استطاع من خلال استعادة أعمال ابن رشد أن يخطو خطوة شجاعة في اتجاه التركيب بين الإسلام والعصر بدل القراءة التوفيقية النهضوية الحديثة (السابقة) التي كان قد عرضها محمد عبده من قبل.

وهى القراءة التى ترى أن أزمة الفكر العربى المعاصر هـى تبعيتها للمنهج الغربى ، إلا أن تناول الحديث من زاوية " الأزمة" نفسها يمثل مدخلاً " غربياً" إلى نتاول الفكر العربى الحديث والمعاصر بالتحليل.

#### فإن كانت هذاك أزمة فهي أزمة من !

وإذا كان الفكر العربي قد اتبع المنهج الغربي وحان الخروج عليه فإن المنهج الغربي نفسه هو الذي علم الفكر العربي الحديث أن يستخلص من ذاته ضوابطه وقوانينه، والمنهج الغربي ـ رغم نرجسيته المعروفة ـ هو الذي قال ولا يزال يقول بأن لكل ثقافة نظام تفسيرها وأدواتها ومناهجها وطرقها الخاصة في إدراك اللغة المشتبهة التي تريد أن تقول غير ما تقول وفي فهم الاحتمالات التي تحملها اللغة، فالتشابه هو الذي يستدعى التفسير.

وليست هناك دلالات رشدية جاهزة إنما هناك تفاسير رشدية مختلفة، وتؤكد الدراسة السابقة أنه لايوجد تفسير كامل لابن رشد، وما قدمناه هو تفسير التفسير. أما البحث عن دلالة مسبقة فيرتبط بالبحث عن شيء أول، مبدئي دون أن يرى أن نص ابن رشد نفسه تفسير في القراءة الواحدية مدلول أصلى. أما الدراسة السابقة

فقد سعت نحو التأكيد على أن المفردات نفسها تفسيرات وحسب، والمفردات لاتعنى شيئاً سوى أنها تفسيرات ولا شيء سوى كونها تفسيرات.

وقد فسرنا التفسير ـ لا بسبب وجود دلالات ـ بل بسبب وجود تفسيرات قائمة ولأن نسيج التفسيرات لايزال أساس الكلام واللغة، لذا فهناك دلالات تملى علينا تفسيرها. إلا أننا لا نتصور قط أن قراءة واحدة من القراءات التى عرضناها قد استولت على الحقيقة العارية وإذا كانت كل قراءة على حده تسعى إلى طمس التفسيرات والآراء الأخرى.

ويسبق التفسير إذن الدلالة كما أن الدلالة نفسها ليست كائنة بسيطة بل هى ملتبسة أو غامضة تسيء إلى الإرادة والقصد والدلالات نفسها تفسيرات ـ كما سبق أن أشرنا ـ تحاول أن تبرر نفسها من خلال الدلالات. وليست التفسيرات دلالات تحاول ان تبرر نفسها من خلال التفسيرات. وباكتساب الدلالات وظيفة حجب التفسير تفقد الدلالات وجودها كدال .

اتبعنا التفسير إذن لا الدلالة الأصلية، ولم نفسر ما يوجد في المدلول بل فسرنا وأعدنا تفسير تفسيرنا دوماً، من طرح التفسير؟ ما سر التفسير عند المفسر؟ ولم نعتقد في وجود دلالة موجودة أو لا وأصبلاً وفعلاً وحقا بوصفها إشارة أو تنبيها متجانسا، سديدا، منظماً، كذلك لانعتقد في وجود تفسير كامل، نهائي، إرهابي، للحقيقة الرشدية العارية.

فقط نحن في حاجة إلى استعادة ابن رشد لكي يساعدنا على نقد العقل إذا جاز هذا المصطلح اللاهوتي أو الميتافيزيقي \_ الثقليدي ونحتاج إلى إبداع فكرى لصياغة نموذج صالح للتطبيق لا يكون نقلا آلياً لقواعد أخرى، فلابد من الارتكاز على تصور الخصوصية التاريخية، لكن هذا الارتكاز لايدل على أن الخصوصية استمرار خالد، أبدى، ثابت. فالبعض يثبت ويجمد عمق المجال التاريخي، ولا يتجاوز العمق أو الخصوصية عندهم حدود " أقدمية " التكوين القومي المتجانس تجانس الكل القومي من وجهات نظر الانصهار الاجتماعي وسلطة القرار السياسي والتكوينات التي تنبع عن هذين العاملين: الإرادة واستمرار المجتمع القومي فضلا عن اتصال التكوين القومي من خلال العصور المتنوعة.

وإذا كان الآخر يجىء فى المرتبة الثانية بعد الأنا لأن الأولوية للإبداع لا المنقل فإن ذلك يجىء فى إطار معين هو أن تصدور الآخر هو تصور لأنا أخرى تقدم نفسها كموضوع. وهو آخر خاص بالأنا، أما الأنسا والآخر معا فهما مكونان اثنان لتصور الأنا نفسها والواقع أن تصور الأنا نفسها يحيل إلى مشكلة بل إلى مشكلت بدونها يصبح تصور الآخر بلا معنى، وهى مشكلات لا تقبل التوضيح أو الفهم من جانبنا إلا وفقا لتسلسل حلها، ومشكلة الأنا والآخر هى مشكلة تعدد الذوات

وصلاتها وتفاعلها المتبادل، لكن من البديهي أن تتغير العلاقة إذا اعتقدنا في الرفض المسبق الإسلامي للآخر الغربي.

ولا يزال المفكرون والباحثون والدارسون المصريون يختزلون فشل المشروع القومي العربي التاريخي في غيبة الديمقراطية دون أن يحاولوا ممارسة النقد المعرفي لأسس الفكر العربي نفسه، وهم يرددون بأن المأزق ليس في النظام المعرفي للعقل العربي إنما في المجتمعات التي جربت المشروع القومي، ويعيدون أنه مأزق الأنظمة السياسية أو فشلها الشمولي في الدفاع عن الحريات الفردية. المأزق هو مأزق البشر الذين تخلوا عن المشروع وشوهوه. ولعل هذا ما يقوله أتباع الديانات ودعاة العودة إلى الأصول. إنهم يحملون تبعة ما تعانيه البشرية اليـوم إلى تخلى البشرية عن الإيمان. إذن ليست المشكلة في المبدأ بل في البشر أنفسهم. ليست المشكلة هي مشكلة القيادات والأحزاب بل هي مشكلة الشعوب نفسها. ينزه المفكرون إذن الأفكار ويفصلونها عن الأنظمة السياسية والتشكيلات التاريخية ويحملون البشرية المسئولية بدلاً من نقد النظام المعرفي العقل العربي، ولهذا فهم يرون العلة في الواقع بدلاً من نقد أسس التفكير ويلومون الظروف والوقائع والبشرية بدلاً من نقد الفكر وأسسه، إنهم يفصلون بين المبدأ والتطبيق، بين النظرية والممارسة، بين المنهاج واستعماله وهذه الآلية الفكرية، أعنى الفصل بين الواقع والمثال، هي الخدعة التي يمارسها أرباب العقائد والأديان والأيديولوجيات عندما تصطدم أصولهم ونظرياتهم بالوقائع وتفقد مصداقيتها على محك التجارب اليومية . إنهم يحاولون تبرير فشل المبادئ وعدم صمود النظريات، بفصلها عن الممارسات وخلع صفات التعالى والعصمة عليها. لذا فهم يتعاملون مع الفكر العربى الإسلامي على نحو لاهوتي وكما يتعامل المؤمن مع أقانيمه أو كَتابِه، أي بوصفها أفكاراً مجردة تتجاوز التاريخ وتعلو عليه.

وإذا كانت غيبة الديمقراطية وراء تخلفنا الكبير فإن نظرية الحقيقة نفسها هي السبب الأعظم.

ارتبط تصور الحقيقة بمقوله التطابق، التطابق على مستوى أول بين اللفظ والمعنى، أو بين الكلام والرؤية، أو بين القول والماهية، أو بين الخطاب والحقيقة، أى بين الدال والمدلول؛ والتطابق على مستوى ثان بين التصور والكائن، أو بين النظرية والواقع، أو بين التفسير والحدث، أو بين القراءة والنص، أى بين الماهية والوجود. وهذا هو التصور التقليدي الذي قام عليه خطاب الحقيقة منذ أرسطو إلى ابن رشد.

وإذا كان الخطاب الرشدى المعاصر قد شكك ببداهة مقولة التطابق فهو يسلم بتطابق الموجود والمنطوق. ولأن الحقيقة تطابق فإن الطريق المعرفى إليها يرقى بها إلى مرتبة الحقيقة الصادقة، الكلية، الضرورية، الثابتة، النهائية. وقد كسر



الخطاب الرشدى المعاصر الصورة المثالية، اللاهوتية، الغيبية، الطوباوية لابن رشد. فلم يفقد تاريخيته وانفتح على نفسه وعلى الصراع بين حجب إرادة الحقيقة وإرادة السلطة أو العقيدة، وارتبط الخطاب الرشدى المعاصر بالتاريخ والواقع ولكن لا تصمد في النهاية إلا القوة القادرة على التجدد.

والمقصود إذن هو الخطاب الرشدى المعاصر وليس خطاب ابن رشد نفسه، ذلك أن ابن رشد، ونعنى به نصوصه على التحديد، لا يمكن حصرها وتصنيفها وتبويبها ضمن اتجاه فكرى حاسم، قاطع، شأنها شأن الأعمال الفكرية الأخرى. فالنص أوسع وأغنى وأعقد من أن يقولب في صيغة جاهزة أو في إطار محدد فما تهافت في الخطاب الرشدى - خطاب ابن رشد نفسه - هو العلم ، وأما الذي بقى فهو ما أثار - ولا يزال - يثير الإشكال.

تبين دراسة تطور النظام العالمي منذ ١٩٤٥ بوضوح انخفاض معدل نمو الدول الصناعية الرأسمالية في الغرب وظهور بوادر تشكيل مركز عالمي للنفوذ حول الصين واليابان ودخول عدد من الدول العالم الثالث في دائرة التأثير الجديد مثل الهند والبرازيل ومجموعة دول جنوب شرق آسيا. وقد تم ذلك إذن في ضوء الأزمة التي أصابت تطور النظام العالمي الغربي الرأسمالي الأوروبي والأمريكي وما صاحبتها من هبوط في معدل نمو القطاع المتقدم بينما ارتفع معدل نمو المجتمعات الأخرى، والأزمة من ثم هي أزمة المبادرة التاريخية للغرب الرأسمالي في العالم، وهي لا تعني الانحدار، وإنما تعني انخفاض معدل القدرة على المبادرة.

ومن هذا فإن الأزمة التي يراها د. سيد البحراوي أنها أصابت النقد العربي هي في الجوهر إسقاط لأزمة غالبية الغرب الصناعي الرأسمالي على الفكر العربي، أي أنه نقل " الأزمة" ضمن النقل العام للمعرفة والتكنولوجيا والسؤال هو كيف يجوز لنا أن نتحدث عن أزمة المنهج في النقد العربي المعاصر باعتبارها أزمة نقل المنهج الغربي دون أن نعدل أو ننقل تصور " الأزمة" نفسها التي ارتبطت بالمسار التاريخي للغرب!

لا شك أن الحديث حول أزمة الأمة العربية وتأزم التحرك العربى وانكسار المسار العربى يسود الثقافة العربية منذ سنوات، ولاشك أيضاً أن إخفاق تجارب الوحدة السياسية العربية ومأساة فلسطين والصراع العربى العربى وهجرة العقول والطاقات من العواصم الثقافية تؤكد الوجه السالب للعالم العربى في نهاية القرن العشرين.

#### (أ) مؤلفات الدكتور وائل غالى

نهایة الفلسفة، دراسة فی فكر هیجل (الجزء الأول)
 القاهرة، دار الثقافة، ط۱، ۱۹۹۷

۲. دفاع عبد الرحمن بدوى عن الزمان
 القاهرة، دار الثقافةق، ط ۱۹۹۷.

٣. أو هام المستقبل

القاهرة، دار الثقافة، طل ، ١٩٩٧

٤. معرفية النص

القاهرة، دار الثقافة، طـ١، ١٩٩٨

نهایة الفلسفة، دراسة فی فکر هیجل (الجزء الثانی)
 القاهرة، دار الثقافة، ط ۱، ۱۹۹۸

#### (ب) ترجمات:

٦ – نهاية الشيوعية

القاهرة ، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ط، ١٩٩٤

٧ - إعادة قراءة القرآن

القاهرة دار النديم، ط ١، ١٩٩٦

### دراسات قيد الأعداد للنشر

١ - ميتافيزياء الشعر عند أدونيس

٢ - الجذور المصرية للاعقلانية الحديثة

٣ – بحوث فلسفية في الصورة

٤ - المستقبل والحتمية.

٥ - هيجل والدراسات المصرية

٦ – الجمود الفكرى العربي.

٧ - ابن عربي في عيون المعاصرين

٨- من علم المناهج إلى علم الإشكال

٩ - مولانا في عيون الصقر

١٠ - نقد الفلسفة، المادية.

١١ – تشريح العلم

#### migalm de State

| الصفحة | الموضوع                                      |
|--------|----------------------------------------------|
| o      | مقدمة: الحاجة الماسة إلى ابن رشد             |
| ١٣     | الفصل الأول: مفارقة ابن رشد والغزالي         |
| ٣١     | الفصل الثاني: ثنائية العروبة والإسلام        |
| £ V    | الفصل الثالث: المدخل الإسلامي                |
| ۸٧     | الفصل الرابع: التناول العربي                 |
| 110    | الفصل الخامس واستباق ابن رشد للتنوير         |
| ١٣٢    | الفصل السادس: القراءة الإبستمولوجية لابن رشد |
| 171    | الفصل السابع: التناقض بين ابن رشد وابن عربي  |
|        | خاتمة: عبقرية ابن رشد                        |

## هذا الكتاب

قد يكون من المثير للدهشة أن نقول إن كل اهتمامات د. وائل غالى في هذا الكتاب قد اتجهت نحو مسائل تحليلية ونقدية في أعمال الفيلسوف العربي الكبير ابن رشد وفي الأعمال التي ناقشت أفكاره. فليس لدى د. وائل غالي أدنى إيمان بنسق عقلى أو بمذهب عقائدى سابق. ومن ثم فقد انحصر الجانب الأكبر من تحليلاته الفلسفية \_ في هذا الكتاب \_ في الكشف عن المغالطات والأخطاء وشتى ضروب الخلط التي طالما حفلت بها الدراسات والأبحاث الفلسفية المصرية والعربية والعالمية الراهنة في ابن رشد. وهذا ما يعبر عنه د. وائل غالبي نفسه في قوله: "إنه يبحث في الإجابة عن سؤال واحد: بعد مرور ثمانمائة عام على رحيل ابن رشد، كيف يُدار ميراشه في مصر والوطن العربي والعالم؟ وإجابته محكومة برؤية فلسفية لا تستند إلى منهج بعينه بقدر ما تسعى إلى تفكيك مناهج القراءة ، والقراءة نفسها دون تمييز أو انحياز مسبق إلى هذا المنهج أو ذاك. والقضية التي يتناولها، على تعقيدها وثرائها، تنطوى على فكرة محورية وهى إسقاط الأقنعة الأيديولوجية المتعددة والمتنوعة التي لبسها ابن رشد في البحث الفلسفي المصرى والعربي والعالمي على مشارف القرن الحادي والعشرين.

أحمد غريب